





河上注 以 家 章。 後嚴 所爲 ,而以 立 河上本冠於卷首 異以爲 吳澄 遵則分爲七十二章,本陰道八,陽道九 不見於漢志 ,而 河上公本最古 大行於梁世 高 姚 鼐 ,標新以邀譽, 、魏源繼之,均各按誼旨 ,而疑其眞 ,國立中央圖 0 ,流行 然無鐵證以資考案 亦最廣 均不足爲訓 0 馬夷初亦謂 書館善本書 0 故 本 ,皆「代大匠斷」者也。 , 復 目 書選刊道德經名注選輯 ,以八 「河上本蓋出於王本互訛之後 本諸 ,可置 , 與四 己意而爲之分章;甚且 乘 庫全書之序列亦然 九 而 來 , 上經 0 ,錄存 歷代全書解註 四十章 0 唐劉 四十五 有 9 下 為張道 爲之新編 知幾雖以 經三十二 一者千百 種 , 仍

不析乎道德而上下之,猶近乎古。」若強爲之分爲道經德經 德經 德經 道德經 經云」與 權 。迄乎後世 ·曰:「漢景帝以黃帝 0 查 故 一老子稱經 三字連用 Ŧ 葛玄老子序亦曰 「老子德經云」 丽 ,則多不分稱,羣共稱爲道德經矣 直稱爲道德二經 , , 由來亦古,太平御覽寰宇記引楊雄蜀王 自漢景帝 老子 ;至唐玄宗御注道 :「作道德經二篇,五千文上下經 始 , 義體尤深,改子爲經 前 ,景帝好黃老之學,改子爲經 顏師古之漢書注 德經 0 9 晁以 則明標爲 ,李賢之後漢書注,恒分稱 , 始立 而 道跋 勿論 本記 道 ,則有失老子本意矣 E 。」世又將二篇分稱爲 學 ,井立 「道經卷上」 也 丽 日 , 老子日 • 勅令朝野悉諷誦之。」 一道學。吳書闕澤對孫 「老子爲關尹喜著道 、「德經卷下 丽 題是 「老子道 道經



易示 須嚴守師門 鼎派之名著書 病 頌 , 十三種 贊 人;舉凡 0 難 8 得 譯述 稽 誓約 其 目 争 等 丹 此 外日 經 ,概予 , , 屬 卽 於註 洩之者 書 人 甚 9 莫 關 一夥遺 疏 列 , 與闡 不共認爲 於老子之著述計 入 將遭天譴 珠 9 !此蓋 述之專著 祇 事 搜羅 : 神罰 丹家書 干 9 9 古不 都 1 無 一百九十二 故 所 ,歷來被世 五 傳 凡以丹法註 百 鑒別 秘 六 典 + 去 種 五 取 9 萬 人 種 0 老子 珍逾 世 雖 故 9 遺 佚 不 其序 者 朽 星鳳 供仍 者二 奇 亦 9 世之學人 書 在 百 云: , 視 所 八 0 <u>\_\_</u> 同 難 + 而 拱璧 免 不 、上子 其訣 免 種 , 如 有 ,不肯輕 9 法則 道家 無濫之 存 , 非 者二 丹

心學也 槪 子之「道外別 大 0 係以大 則 經 大法 謂 H 全 老子 以語 在 0 陰 易 道德 易道陰陽玄妙 興讀道 老子雖無 為宗 而 傳 經名 窺竟究,豈可望其能輯錄無遺哉 陽之謂 , , 德經矣 以道 H 注中 \_ 也 而 德經 處 言及易 道 = 0 ,屬丹宗書之解 余故 Ö , 良以先天易學與 互 爲 9 莊 涌 祖 ,言陰陽 不 而 0 契 亦 不 丹家有 同 通 謂 亦僅 之 易 本不少, \_ 易 9 物先 以道 無以 則 最上一乘 一萬 天地 也 本 物 陰 通 負陰 陽 集成 老子; 是故 易學 乾坤一 m 書 , 丹家 丹家之註道 抱 不通 特 ,心學也;而 爲選錄 陽 擲億萬年!」 易與 則尤以陰陽 語 老子 數種 德 9 然其 最上 經 0 9 蓋丹 者 爲 更 能了乎此 體 無 乘 大 , 視之爲 丹 本 家中 用 以 學 涌 精 大 微 用 丹 書 亦

經

9

9





|  |  | 3 |  |  |  |
|--|--|---|--|--|--|
|  |  |   |  |  |  |
|  |  |   |  |  |  |
|  |  |   |  |  |  |
|  |  |   |  |  |  |
|  |  |   |  |  |  |
|  |  |   |  |  |  |
|  |  |   |  |  |  |
|  |  |   |  |  |  |
|  |  |   |  |  |  |

雖 帝 其謂:「斯經乃 詮解老子之難 旨吻合 似非帝註道德經也 當是時,天下 應經之所云;朕乃罷 语言 有不甚帖切處 , 架空谷以秀奇峰 , 9 殆不可能 「細觀其文之行用 初定 ,恰即如是。此殆帝註老子之經驗語也 萬物之 , 亦不 0 ,乃以道 , 雖然 民 ,使昔有鬼巒 極 失爲 至根 頑皮弊 刑 ,老子一書,爲哲學巨著 9 住構也 德經印證其治道與治法耳。 而囚役之 ,王者之上師,臣民之極寶 ,若濃雲靄羣山之叠嶂 ,雖朝 0 9 而 修態成於幽壑 0 有十人 四庫全書竟未收錄 由此 而 可以推 棄市 ,外虚 9 ,哲理精湛,註也解也 暮 若 。帝之註 知 不知意 ,非金丹之術也。」所見尤卓 以此帝之註道德經 有 ,帝之解道德經之態度 0 而 百人而仍爲之 內實 , , 如 文理清通 9 貌態彷 入混沌 0 如此者 彿 鴻濛之中 , 7 9 如言 談何容易 娓 ,其境又不 娓 0 印 全與經 5 豈不 果爾 讀 0 0 0

格寫其註解 斯 書話 於洪 。本集成所收係明刊正統道藏本 武 七年 ,用道德經之名 , 分上下卷 0 。用六十七章本 。入首卽引經文, 低

## 老子集解提要

老子集解二卷,周老聃撰,明亳州、薛蕙集解本

學者 注 至蓋公,蓋公卽齊相曹參師也。而葛洪謂河上公者,莫知其姓名,漢孝文時,居河之濱 ,侍郎裴楷言其通老子,孝文詣問之。兩說不同。而漢興 · 二者皆有精義 ,故河上公所注 老子書最早註本爲河上公 ,多有發明 ,當有所據 ,未可偏廢 ,晁公武讀書志曰 。續有魏王弼輔嗣注本,東漢嚴君平注本,併河上公之 :「太史公謂河上丈人通老子 ,文、景、竇太后皆好黃老之 ,再傳而

是書卽依古本爲之編集,亳州薛蕙以其家傳本刊出行世,亦卽爲後世之河上八十一 上公最早注本分為上篇道經三十七章,下篇德經四十四章,共八十一章者 惟王弼之注,不分章次,嚴君平分為七十二章,後之吳幼清復分為六十八章, ,均有出 章定 與河 入

六經 孔子嘗從老聃問禮 ,尊先王之道 ,敦君臣父子夫婦兄弟彝倫之序。老子則僅傳道德經五千言,一繁一 ,史之所載與孔子爲春秋同時,儒者之學,以易詩書禮樂春秋爲

本

ō

前有河 薛蕙之解註 莫不互參老子之學,見道方可益明。於老子道德經之爲註解者 儒學 則其相成之處 致! 簡 ・概 故後世均奪孔子爲儒 上公、嚴君平 儒 可以參天地而贊化育。老孔二 學亦 , 則取其旨義醇正 細老子 ,當秦漢時 、王弼 0 道不同 家之開 ・言學術 3 何晏 **而** ·果不相爲謀耶?:二聖生於同時 祖 能 者 、宋司馬光君實 9 兼採多家之爲說 p 而老子爲道家之開祖 聖 不儒則道 ,均不在位 ,勢均 ,蘇轍子由 ,其思想學詣 , 是其可珍之處 而能 。史稱:「世之學老子者則 力敵 ,明焦竑弱侯等輩; , 歷代 , ,後世之習儒 則 學術皆有切磋 數逾 0 皆有指歸 千家 學者 9 9 較著者 各臻 9 相 , 亦 反 細

註 德經 學統 實 2 解各抒 誠 , ៣ 雖僅五 開國之君及其首輔,率以資之, 可怪! 此 黜 者 研老子 書集註老子道德經最古之一種 六經 ,有樂巨公、蓋公、河上公、嚴遵多家;至魏晉鼓吹玄談之風 精 到 千言 ·帝王萬乘之業 者 ,創業開國之術 , 5 漢初 未必 ,而其直證天人之道 盡 有蕭 日 ,而能 ,唾手可得 何曹參爲始,文帝 ,莫不資之老子。迄乎衰世,高蹈空虚 與原書並存不亡者 ,係借印自中央圖書館,明嘉靖刊本 而隱逸之流 ,然亦麾手可棄。語大道則 · 實極其精微 、景帝 9 ,當各有其自成一家之價值 如 , 、竇 通篇 阮 籍嵇康 太后 一貫 亦皆祟尚 山濤 , 聖義 通 天人 ,一一又宗之老子 9 無 無 黄 ,老子之說爲全盛 窮 ,語虚玄則賤名 老; 不 第好! 0 故 而傳老子之 歷代諸家 老子 道 0

,集解文中遍

貴一,亦不離於是,大道神而明之,在乎其人。 博而能正,嚴而能廣,多所發明,至若旁蔓支節 引莊子、列子、韓非子、淮南子、劉向、司馬談 、程子、朱子等名家之解說 ,凡可不朽者 ,均無或遺,以其採擷 、王輔嗣、司馬温公、蘇子由、吳幼清 ,則皆期之於約。所謂易以簡能 較博 9 取義 較嚴 ,老子 取旨

是,爲其定釋,以爲考證,俾治老學有所借鏡 篇末附有考異 ,舉凡老子道德經訓詁同異,佚亡文字殘闕 ,而免旁涉博覽之勞,可云一 ,擇其近是,以各家之公 助。



## 老子或問提要

且爲 使 儒 陵人,晉陵乃今之江蘇武進縣地 自稱居士 **布政使司、按察使司;都指揮使司,龔氏** 其身世居里經歷 且旁及禪釋 「憲」字用之稱謂 入室登眞之士 老子或問二卷・明龔修默撰 ,淡泊自甘 ,槪付之闕 ,尤深有得於道也! ,而以自隱無名爲 ,不求聞達 ,以下對上者也。「使」、明時 如; 自署修默居 卒 ,不求不 0 修默生平事 務者也 晩年 於公元一六一 遯隱 人稱之爲憲使 **忮。讀其文,** 土 跡 玄門,修眞養性 9 餘均 不 九年 詳 不 ,即今刊老莊列三子知見書目 詳 各行省,民政司法軍事長官 知其具不世之才,不但深 ,當爲此三使之一也 。爲其作跋之王時 , 生年亦 ,於丹宗則主性命雙修 無可 考 槐 , 。居高位 僅 9 稱之爲憲 知 有得 爲 明 9 9 而 於 有 於

著錄 未見 共六 日增 老子之書,載之漢書藝文志 則 + 加 冢 必刊於焦竑所註後也 ,與龔註 , 妣 大抵同 所 未見者 . 時刊行之老子翼 不 - 知凡幾 ,而藝文志未載老子註 ,後於竑之所註又不知凡幾也 , 亦爲焦竑於 明 。隋書經籍志以下 萬 曆中 所撰 。龔註 也 ,書中 如非焦竑之所 ,註老子者 所採

者耳。 章之神 , ,概以大圈圈之 公八十一 恒多旁註 全書每半 髓 視 以老子或問爲 章之舊 之也 旁批 葉 0 行間句旁重要處亦加 七行 ,以資提醒讀者之注意 0 毎章以 , 及提示醒眼之夾註 9 名 每行十八字, 9 分爲 其首三、四字爲章名 上下卷 小圈,以示血脈所在;各章絕句 (注則用雙行) ,自三十 0 ,致力參省 文多簡古奥窔, 0 八章為下卷 章中關係 ,蓋爲 字大行稀 係 珍逾星 重要 全章之眼 。存 道 9 9 鳳 故行 堪 德經之名 目 稱 9 非匠 處 與 為畫 所在 行 加 心獨得 間 點 , 龍 , 亦仍 亦可 點睛之 , 9 於經文 以 便 以全 採河

以禪釋解老,或以丹宗解老;立言遣辭或殊 乎哉?修眞云乎哉?玄門 又注第一 義要 人之未道 契道妙者 以 各章 盡億 道 用 章日 德爲 章 0 實實 9 祇此 日 萬 末 :「首言道,又言玄。玄門二字,此爲其宗祖 出 旨歸 、難能擅下隻字片言也 言 9 另欄作答問體 數語 而 9 可 異名 0 作 有 9 即可謂大得道 \_\_^ 0 日 字看 : 云乎哉?通觀 而道言德 「上篇道 ,文低 0 最後 9 徳言 經文一 德綱宗 可道 , 道無道 全書 道 , 格書寫 通 下篇德 ,玄門秘要 , , 其 互文迭見 9 其分爲 (所答問 而 言 不 , 日問 德 無 。蓋深言之 言 9 , 9 ;修 9 或以道解 其 此 , 曰 則其最上 旨一也 道 0 或云 無 德 尤能見· 修 經之所繇 ,通 老 0 ,俱所答問 , \_\_ 而 , 乘宗 或以 證 五 此深得其 人之未見 千言 無證 名 旨 儒 也 ,可 , , 解 也 則皆 老 道 道爲 根 0 作 其 , 而 本 或 體 云 道 0

同也。書中幷附題辭,係歸納各章旨意者。又有「孔老異同」一 文,亦附載焉。 卷首復

有安成、王時槐爲之跋。

孤本 俾成完璧 ·, 內卷上第四十四頁缺頁, 徧查八大公藏圖書館之善本藏書 本書借印自國立中央圖書館庋藏之善本書目,係明吉水羅棟刊本,乃海內外僅存之 ,石深引以爲憾耳!甚幸讀者諒之是幸 ,無可得,未能鈔補 ,



# 道德經名注選輯(四) 目錄

| 下 德經 (三八一八一章) ·····<br>下 德經 (三八一八一章) ····· | 老子集解 | 卷下(三三一六七章) |               |
|--------------------------------------------|------|------------|---------------|
|                                            |      |            | 大明太祖高皇帝御註道德眞經 |
|                                            | 明    |            | 明·太<br>祖註     |
| 〇七六四〇四二六                                   |      |            |               |

| A. J. |                                                                                             |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                           | 明·                                                                                          |
|                                           |                                                                                             |
| 卷上 道經                                     |                                                                                             |
| 自道可道章第一至道常無爲章第三十七                         |                                                                                             |
| 卷下 德經                                     |                                                                                             |
| 自上德不德章第三十八至信言不美章第八十一                      | 四〇五一五二八                                                                                     |
| 老子列傳                                      | :五二九—五三六                                                                                    |
| 孔老路同                                      | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 |
| 道德經上篇題詞                                   | 五四五 五五                                                                                      |
|                                           |                                                                                             |

太大 祖明 御註

道 德

真 經

自 由 出 版 社 EP 行

文道 山藏 川 逃 曳 蕭 天 石 主 之 編四



代元統有點黎自即位以來問知前代 定民頑吏弊雖朝有十人 品难国守江左十有三年而即帝位奉天以 來恐今後人笑於是弗果又久之見本經 云 理其式淺而意與莫知可通罷觀之後旬日 八人皆我見未達先賢一日試覽群書檢問 人見因有如是朕悉視之用神盤桓其書义 人發他卷注論不同再尋較之所注者人各 道官畫追追處官者之切監於是問道諸 虚而內實貌態彷彿其境又不然架空谷 刑 細親其文之行用若濃雲霜群山之疊嶂 仍為之如此者豈不應經之所云朕乃罪 不畏死奈何以死而懼之當是時天下初 道德經一冊因便但觀見數章中盡片明 ų) 四役之不逾年而朕心减恐復以斯 已之見似乎頗識意欲試注以遗方 平受制不數年脫心人之所制發即 之天更值群雄之鱼起不 而棄市慕有百人

二幂序 经真货道註即帝皇高祖太朋大

是月甲辰書成因為之序

|者之上師臣民之極實非金丹之術也致||志數展雖菲材惟知斯經乃萬物之至报

·無名天地之始有名萬物之母 道 道之幽微靜無名而動有益即 馬 明太祖高皇帝仰話道德真經卷上 道既成名永矣即非常之名可行馬可習 上至天子下及臣應若有忘於行道 即路也路即心也能執而不改非常道也 凡人律身行事心無他欲執此而行之心行過常人所行之道即非常道道猶路也 可道非常道名可名非常名 可道指此可道言者盖謂過人之大道 無極而太。

妙之門

為前文奇甚故特又讚之

右第一章

此

所欲欲言追際也

,南者同出而異名同謂之京云之又玄泉

第上春 輕具稳适註即帝皇高祖太明大

斯不善己

图王及臣庶有能行道者為能行斯大道!

天下皆知美之為美斯惡已皆知善之為語

故有無相生難易相成長短相形高下 竹公相和前後相隨 何如即古野老云帝力於我何有哉 小過復前之文故有比假之說言既 相 傾

常然以親其妙常有欲以觀其微

不真物之母云

無欲親其妙謂道既行而不來他譽以

該察於真理故云常無欲以觀其妙又常

而必生下既有音聲諧和內音必高低

生無既難即生易既有長即生短既有高

有

RP

能利濟萬物所以無名天地之始即君子

心畜之於哀發而濟萬物則有名矣豈

馬不但君心有質罰賢人君子有志則皆

而未發孰知何名鏡施行則有賞罰

非常道也次美盡而惡來善窮而不善至

果若治天下者務使百姓安不知君德

>

極是也且如吾為天下君善政之機日

存

上此

\_\_\_\_

事者美則美矣不過

一時而已又

2

備耳應思不備而又欲之非於色財利之

有欲以聽其故非他然也乃欲等事之周

相挾

是以聖人之治虚其心實其腹弱其志強其

不知貧財之難得天下安

實腹也民富則国之大本固矣然更不恃

民富而國壯他生事馬是為實腹弱志强

是以聖人處無為之事行不言之教 萬物作而不聲生而不有為而不恃功成而 O 不居夫惟不居是以不去 能也 尚野使民不爭木貴難得之貨使民不為 也令有所属不去是謂不敢也 聖人為其已成之大道已再不他為日無 不專自用也功成而不居乃成而不自主 言聖人利濟萬物不自於也長養萬物而 為以不言之教云不欲使民暴稱揚耳故 下文萬物作而不聲是生長萬物不言其 右第二章

真德道社即市 皇高 四第上

骨 使夫知者不敢為也 為無為則無不治矣 吊使民無知無欲 骨也 是以聖人常自清海不望其身使民富乃

使民無知無欲即前文不尚賢不幸

真難行

O

之物致民不見而不食是也

既知國之不尚雖知可慕亦不敢為是也

安乃縣為矣 諸事先有勤勞而合理儘為之矣既已

右第三章

夫尚對之國病多貴難學之物民总盗矣

草原已注藏矣吾再益之老子之意深爲

尤尚質人詐賢可智矣既能做之若他日

夫多病者比國有海良之臣天下指安君

親近則再良之臣非獨則去之故老子云

不見可欲使民不亂大縣使民不知賢有

道冲而用之或不益淵考似為物之宗

無形若或縣盡用之尤為不管是前道內 道之理幽微而深長用之則無直息之則

3

而用之或不盈且湖方萬的之宗言君子

爲紹狗

成則成矣既成之後再不調四時可手故

其氣不妄爲常存於中是謂天地根若有

治後如弱狗可乎若天地交合以成四時 為狗而用之畢則豪矣若人君治則治矣 暴棄物也所謂弱狗乃古祈禱之時以草

此教人行事務用常道不欲使暴惜物而

天地不仁以萬物爲弱狗聖人不仁以百 吾不知誰之子身帝之先 超兵飢解其紛和其光同其塵溢予以或存 以施仁 老子歎問日吾不知誰之子象帝之先内 吾己之英明若快利而且尖當去其尖如 天之主宰而帝但如此而云 光內塵蓋老子戒人諸事勿過甚故存德 百英明於東朗然而存馬其挫銳解紛和 府淨已之心若是耀之明則欽之且同時 有象帝二字或難着注依草歷以言天泉 已之機亂於心當去其殼亂之心澄之以 右第四章

来绝道社和专生

北之門是謂天地根綿綿若存用之不動 多言数窮不如守中谷神不死是謂玄化玄 天地之間其指索管子虚而不屈動而愈出 即谷神不死谷神不死遂得長生此以君 王王南道不死萬姓成安又以身為天地 之身為天下國家萬姓以君之神氣為國 心中有竅呼竅爲谷以氣爲神氣若常存 當不有也大緊言風機無時不有聖人治 道之心亦無時不卑故以索簽云 人之浩氣乃神神即氣也人之躯中有 動則其風源源飲而視之似乎無物也未 矣特以鑄冶風匪比之視之別虚而無物 棄之是不棄而棄不惜而惜故民樂自然 措天下若能體天之常造則治民非獨狗 急未當時刻不運用也所以能長久人君 聖人之心無不虚而無不實無不惜而 天能成天地者以四時常經萬古不息熱 森所以惜者常常惜之所以亲者常常 椞 ند

生故能長久 天長地久天地所以能長且久者以其不 天地不自生者人本不知天地自生不 右第五章 自 生

所養則綿綿不絕常存理用則不之矣

是以聖人後其身而身先外其身而身存 未見天有自生者故設詞以訓後人 見風雨霜露益於世人亘古至今不息

以其無私耶故能成其私 後樂也非以其無私所以為此而成其已 不豐美其身使不自安而身存乃先苦而 治道也有志於濟人利物外其身者以其 後其身者儉素絕看身失者勞心身而

行無竭也若淵泉之狀

0

道之明凡百諸事皆善能為造及其動也

**必合乎時宜前心善淵者以其積善多而** 

ō 此如人將碗水而行若滿而行則溢若中持而盈之不如其已楊而銳之不可長保 天惟不争故無尤 費且得少故亦以揣而銳之以比言不可 而行則得且不溢而不費所以益而行則 謂能其事矣而已之不可太過也 右第七章

成名逐身退天之道 金玉滿堂莫之能守富貴而縣自遺其於功 保云物與志皆不可太甚

惡故終於道

此老子等人

行道養性修德行仁利

物者如是盖水之性無所不潤無所不益

故善人效之卑而不即用而有益則道矣

上善若水水善利药物而不爭處衆人之所

道也非私者何

右第六章

世之有富貴者每每不能保者何盖為因 富貴而放肆高做於許不已致生他事有

能動善時 居善地心善淵與善仁言善信政善治事善 信行則政事無有不治者故善治既知治 多處則居之其心善行廣矣若與善人論 人能訪有德之人相爲成全德行以善人

Ó

文之妙以老子之理言之則神魔為既之

云之身產二物也故託以載管魄之說為載謂以身為車以心為寒以神言魔總而以於

然矣此所以嬰兒其疵馬能有之無暗地私欲即是滌除玄覽私欲既無混魔常在外不妄遊是為專氣既不妄遊亦直率人能以寬不離於魄則人健矣若使

卜第上卷 经英德遗驻即常皇高祖太明大

生之畜之生而不有為而不恃長而不宰是

為則民禍矣民疲則國亡信哉

日矣如治國者君為民之主君乃時或妄

雌使身安則神久也若身不安則神亡有

而致氣蟲恭是為雄調停氣血以均是為天門飲氣神主軀之說人若妄為勞筋骨

謂玄德

0

之是謂長而不宰奇妙道理稱為玄德是謂不恃生齒之繁君不專長百職以

輕取是謂不有天下措安君不自逞其能

0

與民休息使積蓄之是銷生之畜之君不

有室之用故有之以為利無之以為用器當其無有器之用鑿戸牖以為室當其無三十輻共一較當其無有車之用埏埴以為左節九章

白四達能無知中

無知而無為在動以時而舉必善以心言

之則世間美惡無不問知在乎去其惡而

其著者君子可以利人國王可以利濟

君子之持身行事國王治國以陳綱紀

安民治國能無為中天門開闔能無此子明

十輻共一數此是一輪也係是備用副輪以三十輻拱一數是古時造車之法每一輪三十輻共一數是古時造車之法每一輪

雄以此行之是為雌矣故老子託鼻息為萬物即愛民治國者也則不便神剛而為

妨是以聖人為腹不為目故去彼取此 與馳騁田獵令人心發在難 得之貨令人行 五色令人目首五音令人耳韓五味令人口 塔音峻字雕牆是也腹喻民也所以實其 度者五色五音五味田獵貨財告欲使民 此文非深即是外作禽荒內作色荒酣酒 此專戒好貪欲絕遊說美聲色貴貨財者 有樂之君不取而君有之即捨彼而取此

要諸事必欲表裏如法事不傾覆人王臣 器之用鑒戶牖之說言有 房之家門扇 **庶可不體之** 有之以爲利無之以爲用盖聖人教人務 恐久有損壞故特置餘以備之所以經云 為備儻正器敵則以此器 代之此所以有 器有器之家恐正器有所填壞故先置以 埏埴以為器埏埴膠粘之泥作器係是 無輪之時則以此輪爲用即是有車之用 言有車之家有此是為便利當正車頹壞 扇當造房之時已管足備其有房之家愿 右第十章

真稳道证师

電辱若舊貴大患若身何謂寵辱辱為下得

後其身而身先外其身而身存之道是也

之若當失之若驚何謂對大患若身吾所以 貴以身為天下則可以肯天下愛以身為天 下乃可以託天下 有大患者爲否有身及吾無身吾有何患故 職得之則自舊且喜然得已既久富貴盈 危亡故所以龍唇若舊故小人不想得之 身為天下以百姓之身為身則帝王之身 則保矣不能如是失之又驚若人君肯以 身却乃止知榮身其貴却莫知所保其身 有疾便能知醫能防貴之患若防己之疾 身有苦疾則天下安矣不能以此者天下 人君能以身為天下應天下忍有大忠若

石第十二章

故帝王愛天下如愛己身獲昌

天下雖萬千之甲士從之循恐不禦也是

宇内可獨行而無愛若以身爲身天下爲

其上 御个之有能 O 執古大理 之不見其首隨之不見其後執古之道 莫知所 物是謂 道 理道之混然即視不見聽 故惚恍也惚恍不定而速疾也 出而 其道其理甚不彰彰甚不昏昏若言無 混而 道聽之不聞 言理 希曰微言平淡無見也此三者不可語言 謂人心 物無 理 不够其下不時絕絕方不可名復歸 為 井井馬 修道之謂教 一道之幽微如是也所謂視之 天 形而 無狀之狀無象之象是謂惚恍 迎通道 乃專其氣精其神也 性也 或只有象而無象有形而無 道行今之 尔 古始是謂道 有 言理持之不得言氣曰夷 所以天命 心至幽至微非 形 一然此 有象而無象是難說也 時 P 一个之有也. 之謂 不聞 恕 無名若飲 道 君 性 是 ķĒ 子 不見言 也 性 能 2 汐 形 於 Pi 日

> 第上奏 真德道註卿帝皇高祖太明大

敦能獨以静之徐清敦能安以動之 軍 学其若獨 **豫兮若冬冰川猶兮若畏四鄰嚴兮其若** 可 古之善為士者微妙玄通 言有如此之能人誰能見彼昏而使醒 動其小人之心安能如是也 之加以怠慢之情合之添掉海然 混之亦 七終不得其真情是以賢人君子之 以猶豫二獸名于其中又以整然之貌 指前君子之 識故強為之容 君子所秉者得 不妄為使其動則諸 /老子設詞假似傍人強立名色以現 華知盖欲使後人修道堅如是也 之機故設七探之意使欲知彼 於心 動之侮以諠華窥之凡如此者 人莫知其所為如何 人懷仁堅志人輕不 天地 至精 事有理馬使其静 深不可識夫 之氣乃神 Ţ 故深 徐 可得 之機 生 妙 慧 惟 君 見 视 而o 不 則 in

视之不見

名

白夷

瘟

2

不

聞

名

Ð

矛

得名日微此三者不

可致

話故

泛而為

歸根日静静日復命復命日常知常日明不 天乃道道乃久没身不殆 知常妄作凶知常容容乃公公乃王王乃天 萬物並作吾以觀其復夫物芸芸各歸其根 0 致虚極守靜寫 復命者以其有始有終未常杰也君子之 者故法天地也所以云萬物並作然後觀 是故處心虚松以守静為其心以親循 君子之學道也體天地而行四時之常 静寫使坚守其家欲之心為至就也買也 后致虚極無他乃去妄想私欲以盡耳守 琛 盔

保此道者不參盈夫惟不盈故能散不新成 是也不新成者既不壞安有新成就者故 此盖教人持身保道止是不欲太過耳故 被避之以清言君子以安孰能以智動之 子以動何人使彼静之君子以獨何人 保此道者如是甚不難哉 所敝不新成所以敝不新成者不盈不壞 君子之意末發孰能以計使之漸明 右第十四章 使

矣比明年復如之所以云常人能知常則

所以知常者容知謂知常道也容謂悅貌 道明矣若或不知常不知序妄為明山矣 命者物生而長長而成成而飲飲則復命

守道行仁指四時而序之則道矣所

以復

真性通过即常皇高祖太明火

道王無不善於者故不始

右第十五章

則君天下也菩能君天下者道也既守其 也天下既代乃公若能執此公道而行

بخ

·太上不知有之其次親之娶之其次長之侮

猶考其實言功成事逐百姓皆謂我自然 之信不足馬有不信馬 能故事遠若指能者处巧其事将不久必 界成功矣但人不言好而又不言否則容 信者故云信不足為有不信馬即此是也 言君子之用事也事成不欲使人揚其已 其已 不服馬是謂俗之此事古今明驗尚 矣此太上也中等之人道未行時欲人幹 上等君子道布天下人英知其功而有 一能是謂譽之下等之人以力服人將 有不

私寡欲 三者以為文不足故今有所屬見素抱朴少 孝子國家昏就有忠臣絕仁棄義民復孝慈 大道殿有仁義智慧出有大偽六親不和有 聖棄者民利百倍絕巧棄利盗賊無有此 湯放武王代所以有無仁義而顯仁義有 朴實奇巧何施大道廢自禹不讓之後成 等猶甚不多故老子所言無他必欲有大 成陽及周父子時以及秦僕至今聲出此 妙哉云何盖此等忠臣老子智慧者始自 此仁義智慧大偽孝子忠臣吾觀老子云 恐昧者顯智慧有不孝者顯孝子老子戒 者為民而讓位臣忠安用賢臣在位王者 是時大道行馬六親和民無不孝君天下 人紀仁亲義絕聖棄智絕巧棄利以此三 追耳所以大道何昔三皇五帝 堯舜者常 不自然故自然也

紀示後人使朝無争位即君臣安矣若以

常人言去此仁義孝慈聖智巧利却乃天

聲之問不能分别是非致人言惡豈學去去 安幾何言此二字即是應聲而己於此應

八十第上卷 超真德道兹即带皇高祖太明大

**聲世務以充吾腹所以絕學無憂妙哉赏** 

間孔子無常師盖世人之學未常能備其間孔子無常師盖世人之學未常能備其世之對為者雖多少之不同世間之對善者志士不過知世事之三五而已惟世事者志士不過知世事之三五而已惟世事者志士不過知世事之三五而已惟以其博學也掛之野為是也又孔子無常師以其博學也掛之野盡其世事別然矣所以其博學也掛之野盡其世事別然矣所以其博學也掛之野盡其世事別然矣所以其博學也掛之野盡其世事別然矣所以云四十而不感乃絕學無及是也以其博學也掛之野養之與惡相去何若能之與阿相去幾何善之與惡相去何若

屬也

屬令人務尚儉而淳實少

家欲是為之

平而且稳弱不言人日百怪将必美之豈

飛 棄考若無所歸東人皆有餘我獨若遺表 像素 趣 地式也 好口 ifi jtt 有虧以湯志而 而 之為 守常 樂五持 非 如嬰兒之無 用 道 坳 而 渦 不 矢口 中 妄為 未 是 此 y. 22 非 老 守 天心

而 7

弗

厭

其遊賞宴樂乃用

中夕

而

縣

公

业

公為何盖

謂學道與物

樂

不同

W

者道乃無形

ئح

理書

用

無

5

馬 10

故 所

盈

既之

必如嬰兒之 2 老十所以 也 此 有 其極 所畏 所以 ALC: 草廬 如是至於他 北 事人皆知有畏者然猶 **然如享太牢如登春** 而 17 老 事未 乃甚荒其荒 -非常人者為此且世人 未被 न 子高 央 橋 極先荒松 人奢華者 出 世 也 無解 者為 故能 老千 臺我泊子其未 也 不荒而 於 不 此 老荒亂 李 以老子 及 間 其 有 不 不 不如 盾 畏 P €.

)所為其善之與惡為文不過表前文之

十二书上基 短身热道兹伊帝皇高祖太明

考您考其中有物您考院方其中有象写了 所止聚人皆 俗 而 德 貴食 如是 守道 北 如是我 風 海殿 無無若 言樂自然耳言來人皆有餘我獨若遺 如船 之心也哉池池乎各 泉皆樂獨不遇 八祭察我 又云泉 二字 皆 之狀非也乃守道 بح **竹若無** 右第 如是 的察察其常人之所為昏昏問 Ž 级 N 莫知其 惟道 無 個 無所歸云如来 也 如是豈昏昏而 ナセ 他修道 典於 頑 人皆 哉 獨 之從道之為 似 PH 池 以我 問問 章 有以我 鄙 所之海曠也殿荡 止 池子俗 其中似乎有失於歌 獨頑似都 之堅也 而貴食母食卷也哺 此 俗燕溝也非示 5平其若海 非海 濁 也 舟之 之狀 所以 橋 思 非 悶云漂子其岩 胎 頑 云我豈 貌 以其志 我 惟 殿言其守 路 办火 我 伏 非 鄙 獨 剧 無所 此篤哀 性 馬品 異於 考若 桐 有 岩 機 馬 熄 悶 昏 1 沙人 解 恍 云 長 酒 縣 妆 乃 也

的則全柱則直往則盈敬則新少則得多則 行以誠者如影隨身如響疾應是也 右第十八章

哉以此 今其名不去以悶衆甫吾何以知衆甫之然 具方其中有精其精甚真其中有信自古及 聽視皆不見忽有之故下惟恍惟惚恐學 也亦言弱亏真亏其中有精有精者然也 生物之繁以爲必然故所以殺人守此 然哉云道不失信常經以四時源源 言觀物也甫者美麗也又何以觀界甫之 精英華也使夫守此而不改則信同天地? 不朽以閱銀甫者言道常存而萬物勝所 則其中精甚更有信馬有信者何豆古 其又您亏忧亏其中有象處人指為真虚 者之難窮而忘之云饶兮惚兮其中有物 斯以為式可不非常道也且道德之為物 孔德之容者言大德之貌若行道者能 而不實特云有象使知道德之理無不實 **今其道未當有損所以言其名不去是為** 不 档

港道註仰帝皇高祖太明大

|改聖人抱一為天下式

唯阿是也故云相去幾何

擇善去惡而為之道諸善一而諸惡糜故 為天下式豈不去多感也非常追由此

而

自於故長夫惟不争故天下莫能與之争古 不自見故明不自是故彰不自伐故有功不 之所謂曲則全者宜虚言哉誠全而歸之

出馬

此 多六字之機也但前通則後亦然矣縱使 四自字之沒文不過明前曲枉在敝少

盡知不過泛文耳 右第十九章

希言自然飄風不終朝縣雨不終日 者天地天地尚不能久而況於人乎 此云小人之做行道者如是且政事方施 ,孰為 11

正為學者雖能廣覽而不分真偽何如絕 此教人持身行事 所以曲枉窪敝少喻勿太過惟多則惑 勿過學道修誠以分真

學也真偽不分則属有禍馬偽累善馬所

同於道者道亦得之同於德者德亦得之同 而彼來必然 等必得何等來應即是好此而此驗喜彼 馬復明此理者何譬如人之在世願作何 未曾不由姦說而失身所以下文有三同

有志亦德未當不有大德若用邪心姦詭

者同於失 故從事於道者道者同於道德者同於德失 言者此希言若驟風雨之狀縱有也 久故比云 乎此自然者戒也道者非非常之人安能 言好也又自然者復以非常道戒之故董 人能專其志務於道大者未當不非常道 不能終朝而風雨驟敷此所以不知道者 兴 其功所以自然義既正道既明他日自然 供舒有言正其證不謀其利明其道不計 於心早望稱領故 又云天地尚不能久而况於人乎所 是日飄風不終朝驟雨不終日此設意 喻熟為此者天地乃曰誰云天地 調希言希言者希望 之勢 ,,,

旋真德道註即帝皇高祖太明大

於失者失亦得之信不足馬有不信馬

且信且不信者猶豫甚有全不信者即信

不足馬有不信馬故下文又云政者不立

好此而得此好彼而得彼既云如此又

有

|彰自代者無功自於者不長其於道也 **政者不立跨者不行** 民勢行物或惡之故有道者不處也 餘食贅行亦跨也爾既自誇人誰不笑所 母得張聲勢耳我儘作為惟取自然而 以君子不取爲此也 馬其四自字之說有何難見也不過使 也如此者皆不行而不立由人所好者 立也跨乃曜也又跳也又如跨騎来達 践跨者亦比也且 践短足之人一足 跨者不行亦再此也 自見者不明自是者不

不

鞍

日餘

周行而不殆可以為天下母吾不知其名字 有物混成先天地生寂节零子獨立 右第二十章

而 不

改

之日道疆病之名曰大 以先天地無極之氣理言之以比君子仁

即太極

之道也故日大

道利齊萬物豈不為母哉雖云疆為之名 致有止既不止安得不利濟萬物若以此

可以為天下母不殆云時時

省悟其道

不

立

2 Š

未施

之意井井於

心寂芳寥号

獨

無極

之氣

自 97 捻

成之也道法

自然者

147

而不改以其疑

而不妄動

周行

而

不殆

故道大天大地大王亦大域中有四大而 大 道大天大地大王亦大城中有四大而 王得而道仍歸於我豈不及也遠認流行也 大日逝所以逝者謂道成而給於物 日逝逝日遠遠日及 也

間若此天地王豈眇然 一大盖其道理之鳩家王 化 王者法 天地 一人而 執此 ے 何居 道 持 居 四 兩

> 棲之處若神蒐而 重比身也其道理

安應妄為使不守其心

者人心也心乃神

夏 所o輯

縱其所欲是為

離輜重也譬如帥師遠

謂天地同造

德道兹伊帝皇高祖太明大

為輕發亦不許掐

豫

ريك

施之所以下重静輕躁四字乃云不然

胡

然後度所行之事可全身立名者方乃

持身之道如是凡君子舉事必先以身為

根静為縣君 右第二十一章

以君子終日行不離轁

重

終日行者行道心也不離輕重者以

物

雖 言守身之道甚堅如是且吾有微質齊持 有榮觀燕處起然 行則夫粮所以君子持身若是 行而入敵境宣有養其軍粮而先行

法地地法天

天法

道道

法自然

此四法字不過明

大道馬所以人法

地者君天下當體地

**\*** 持

四大也是謂相繼而

四序交泰以為常

經而施政地法

天者

聴

風雨霜露以生實收飲物

馬天法道者

12.

耳持心以静不欲他美者故愁處超然是

故云大

大之中

觀之此所謂祭觀君子但知守己之欲致 行途削或日他處有美報者欲與吾同往

氣冲而物不散是也故

能自然

則失君 奈何萬來之主 朝涉之腔部賢人之心何止乎躁其不仁 此言因有發之矣昔周穆王垂八駿而 甚也故所以失君不但天下失君其紂亡 是也豈不萬乗之主以身輕天下紂乃斮 而以身輕天下輕則失根 躁

一 书行無轍近善言無瑕詢善計不用等策善 閉無開鍵而不可開善結無絕約而不可解 其又不自矜 既不自矜何有妄言妄言既 君子之道行人不能知以其無誇已之言 右第二十二章

故善人不善人之師不善人善人之貨

O

善教人者不為人師乃能使人為善君子

從斯道者是謂不棄也髮明者聖人因此

白素爲所以不棄而常救者常道也若能

而終古今承其明耳故曰襲明

善人物者聖人未曾有心棄之奈何人

無善者其非理之人物自不善也所云

不貴其師不愛其資雖知大速是謂要妙 似乎無知乃有機是謂要妙 物而人得我之道是謂不愛其質如此 不教人而習我是謂不貴其師不與人之 右第二十三章 书

15

菱天下之人則天下之人為吾附而為吾 開而善可解所以各閉善結者皆學言道

其志吾雖無開鍵經約而結者敦能善

可

所制其為計乎為乎吾有天下而守在

夷民安物卓君臣同心軍民逐其生而

粉欲窥像之其來既非理道安得不為我

轍 迹 是也 汝 知資手

其有學乎故不善人師而人善也所以無

之所在心善州身安乎筠筠然與相處者

黎安有瑕谪 吾心終日守之以理道小 人

結矣解之乎

是以聖人常善敬人故無棄人常善敕物

無棄物是謂襲明

聖人之心無善無不善善者何盖謂道常

善被於人物者以其常道而常善也所以

故

知其白守其縣為天下武為天下或常德不知其命守其雌為天下武為天下路為天下路常有德此者君子可為式但能用此者常常有德此者君子可為式但能用此者常常有德此者君子可為式但能用此者常常有德此者君子可為式但能用此者常常有德地者是一以存乎其中如先天地之理氣然即無極是也即無極是也

**十三第上來 经真愿通证卸帝皇高祖太明大** 

為道周行聚則朴而混一雖云散未常自

長也云人主是也導於此而畜於中散而

而為器道亦也聖人用之則為首長非官

朴散而為器則聖人用之朴道未

行也散

府 新欲取天下而為之吾見其不得已天下神 野也不可為也為者敗之執者失之 此老子自數之辭朕於斯經乃知老子大 道馬老子云吾將取天下而將行又且不 行云何盖天下國家神器也神器者何上 天戶土主之者國家也所以不敢取乃曰 我見詩人之國未曾不敗然此見主者尚 有敗者所以天命也若子云若吾為之惟 天命歸而不得已吾方為之 "

足復歸於樣

此者可為天下谷谷乃大山深遠低處是

既富而恐有所辱守之以嚴則不辱矣如

知其祭守其母為天下谷為天下谷常德乃

使心不妄為耳故小見不能妄為曰嬰兒

若小見無知之貌又非真無知之貌不過

此之則常有大德大德既存不可矜誇復江大河能容百川之波濤故欲君子以心

此務教人不尚疆而尚柔乃云雄雌也

O

O

散所以云不割是也

者當以吾腹為天下長江大河所以長

標散則為器聖人用之則為官長故大制不 跨當以心為專朴 如是則常常為之德既有如許大德而不如是則常常為之德既有如許大德而不

以戒

甚勿違

天命而妄為是去甚奈泰

メ

有載

料有

不載有

聚必

又

将 裁

脚

故所

勝羸

弱其

強

必

有寂

北部

必北

原

ځ

H

謂果而

勿

勿於

果

Tin

勿

凶

所言急則乏疾徐則有餘

如強

点 一字

強

又或吻或吹吻徐徐出氣 行随行乃先随乃後先為

也

吹乃急出

也

术

後

能

之云耳

緊是以聖人去甚去奈

七春

物或行或隨或

响或吹或強或騙或载或

用兵或轉輸

/ 境轉

則

民疲用乏是

120 師之所處 此又喻者臣馬謂內年者何盖為凡国家 道 ゴ 朕 損 佐 者 im 佐 故 劉 猶豫 ソン 傷物命非身即子孫報之 老子之為 乃非理之為神天不許也若 右第二十五章 其陰陽大馬夫為人臣 主者不以 主乃務尚 荆 致若不發亦止君也云其事 林 生 馬 聖人 兵強 兵強 大平之後必 也 次丧人主. 亘古 天 T 4 其事 也 者 有 理 in 凶 不務 有 無 有 好 雙夫 华 可 不 此 蒙 簽 無 P 处于 12

> 第上卷 经存储道证即务皇高祖太朋大 善者果而 杜則 果而 此 果 為之為之 而 恐 此專復喻君 田 平 年或 勿 調 野荒蕪所 而不得已是為從柰何而為之是 喻用兵 老是 弱 勿愈尚 20 It 騎果 境内 巴不 部 云 而 不道 若過是謂老早已 既勝勿許聲張即勿於是 為我不得 兵也其勿代勿騎行誇大也 臣若 以荆棘 敢 而 相爭言境內相爭農廢耕杭 不 ゲス 不道 過平急與可為當疾便 待己 取 彄 生馬皆乏用是為 早巴 泉而 是 巴面

1/1

用兵得勝 所 P 旗伏舍字溶液舟車及馬 能 甪 是 則 而歸常常跨之以為能 調 諸物不無被廢 不 样 物 2 者 無有 何 兵 用 行 兵

也 謂 徒兵者不祥

物或惡之故有道者

不

處

也

不

久也大原不可好好

無

故

尚) 是

兵 調

强

也 老

既

為而

為

显

我口 果

調

君子居則貴左用兵則貴右 此言兵凶事也左乃生氣之方故君子居此言兵凶事也左乃生氣之方故君子居 兵者不祥之器非君子之器不得已而用之兵者不祥之器非君子之器不得已而用之兵務為上游而不美 将巴而用之縱使大勝不過處以尋常所以尋常者即恬淡也是謂勝不美 以尋常者即恬淡也是謂勝不美 於天下矣

右殺人眾多以悲哀泣之戰勝以丧禮主之吉事尚左山事尚右偏將軍處左上将軍處不可式天下也不可式天下也 若人跨善用兵者是胡喜殺人也如此等於天下多

尚吉重人命也

右第二十六章

即不始

今君子措事既成勿再加巧加巧則復於

不加巧是謂知止既能知了足可以不免

古所以慎人命者幽我盖爲不欲使凶事

9十三第三苯 超真造造社即常皇高祖太明大

而然

今即不知能人使令如是均乃和氣自然

言道之功理之妙如是言甘露降人莫之

謂其名因物而有之乃當止之何故盖謂德之造化如許名乃云甘露是其名也即為制有名,於為為名是謂有名為,以為為名是謂有名為,以為為名是謂有名為,以為有名無名道理未可無名有名之說所以有名無名道理未始制有名

拍著放物或惡之為此其上善度之不處

是為强强然如此此数事皆能知足為當

不失其所者久死而不止者毒 專孰不知釋氏云不生不減即此是也然 之將名垂萬古而不朽是謂死而不亡者 不失其所者又謂此数事能常常守之行 當官又强行者言君子終日處道不息是 為有志既有志事將必成馬 吾有已物守之而不貪於我物甚堅故 得

循恐人思送特言虚無此云實行大道得

**感道之在天下獨川谷之與江海** 能善脉人者雖不用力是謂有力自勝者 人者智自知者明勝人者有力自勝者強 能知人者有智能知自己何如是為小養 溢本海為源何以見之嫁太陰所集陰界 腾而雲雨作如道之行既行則造江河既 大河之水一般世間之雲雨與作百川後 溢 道在君子之智中能坚持不忘則如長江 iI 河復朝宗於海乃道之體用也 右第二十七章

言大道大也其理鴻濛安可左右

物

如是

右第二十八章

真德道兹即带 大道汎芳其可左右

衣被萬物而不為主常無你可名於小矣 萬物野爲而不知主可名於大矣 萬物恃之以生而不蘇功成而不居 道如厚鎖之衣被被者盖覆人物也若言 道之恩世間萬物憑此而發生既生萬 道何言哉言君子行道務不許為上所以 可名道之德不欲使人名之故止小心即 已之能是也 不誇即不辭所謂不辭即事業成而不任 可名於小矣

其大 是以聖人能成其大也以其不自大故能成 能成其大四本身不以為大所以成大刀 聖人善能利濟萬物又不自誇其功是部 萬物歸於我者可為大即可名於大兵 大道既施萬物各得其所吾不言能而後

微明杀勝剛弱於強魚不可脫於網國之利 器不可以示人

欲廢之必因與之將欲奪之必因與之是謂

將欲欽之必固張之將欲弱之必固强之将

右第三十章

可既

往既聚庶之服歸加撫以勞之則天下安

執大象天下往往而不害安平泰 常而不妄則天下歸馬歸者從也即天下 大名政事是也又王位民之大寶持之以 執大象者即道理本體也又王者大位而

和即安平泰

樂與餌過客止道之出口淡乎其無味視之 不足見聽之不及間用之不可既

君能撫養有方雖有叛者亦復歸也過言

臉亦無滋味看又不見耳聴之又無聲愚 去止言復住其謂道無形無影口說時無 人將謂無有上善用之終古不乏是謂不

化而欲作吾將鎮之以無名之樣無名之樣

常而行之自化言民处從是也

大仁大德常行而不改久則天下順從守

亦將不欲

將奢侈是以鎮之謂為王者身先儉之以

王道布字内民從而國風降久之民富人

侯王若能守萬物將自化

不欲以静天下將自正 使上行下效不致縱欲是也

王者身行之餘者不待化而自化必然 右第三十二章

大明太祖高皇帝御註道德真經卷上

道常祭為而無不為 ·恭 淡而機秘智者能之紀註 右第三十一章

通治天下專其志而守之所守在心所為

居哀無形無影刀道常存即是無為無不

不成而成者矣

右第二十九章

20

居其实不居其華故去彼取此 **禮者忠信之得而亂之首也前識者道之華** 而思之始也是以大丈夫處其厚不處其薄 一德無為而無以為下德為之而有以為 禮樂有序明君賢臣天下安和大道歌 衰大道不立故也何謂之大道昔三皇 德為之而有以為以其尚巧也即有以為 已定別無可為亦不尚巧即是無以為 德小而量游張其自己之能反為 德即是以有德下德不失德是以 德不德是以有德下德不失德是以無 帝大道馬如帝竟與舜舜與禹官制不更 及處身薄而居實華此皆老子言世道 將為德壞也其上仁上義上禮與夫四失 是以無德上德無為而無以為因 為之而無以為上義為之而有以為上禮 明太 之而莫之應則攘臂而仍之故失過而後 大德周給萬物不自於聽其自然所以 失德而後仁失仁而後義失義而 祖 髙 **心無徳即** 其措 無德 後禮夫 五 事 F

超真德道兹即序皇高祖太明大

桀紂

失唐原之德而有如是

此成

III

衰由此而見仁義忠信自此

而顯 耶 衰

1

而

邪

事長正聲去而淫聲生是胡大道德

君以

天下美身政務

行仁義經樂廢此數事當三皇五帝在位

十至 气气文义易次武王戈比臣乎 義乎 天下淳朴縣顯也此所以呼爲大道自禁

欺 已但欲三皇五帝之仁義耳且老子之過 故本經前云絕仁棄義之說不欲見此 得不謂之衰馬非世之葬美也乃不美

昔之得一者天得一以清地得一以寧神得 以為天下貞其致之一也 以宣谷科一以盈萬物得一 右第三十三章 一以生传王

首之得一者即無極之初氣也 為种變則無形而有形是謂得一以靈公 者兩間人世也天地虚其中而為谷和氣 以清寧神乃乾坤之主宰至新之氣聚 道理是也以此氣而成天地故天地得 初氣者大 刑

道行馬是謂天下貞此云盖詞教人務守

大道不妄乃君乃臣乃士乃民可爲暢然

萬物各得合應之氣至精者方前謂之得

以生王臣垂此天地之精英而不偽大

盈於所問舊粉生以其多之故是謂盈也

為仁人君子者務尚議界為吉所以

又云

之名王臣乃稱之言其不自 高也小人誇

己可予所以俗云言吾惡者是吾師言吾

王稱於寡不較此三字俗呼皆微小無德

四吊下水 粒英德通证御帝皇高祖太明大

守道而不改尤有稱之何小人好之甚入

惡地也

在第三十四章

五路路如石此二說皆語被之稱君子當

善者是吾賊故下至譽無譽不欲碌碌

行

道

功運之故是云若存若

C

一下等

見如 無名 心誠然道 善好且从當哉 老子聖哉 之幽微又如是說道 槙 此而生豈不借資與 本先天地之氣 何明道 失道之 先天地 理 也 (何見而 物馬 無 且 云道 РÍТ 不 Ź

天下希及之

是 教之強梁者不得其死吾將以為教父天 故物或損之而益益之而 為 道 之至柔馳騁天下之至堅無 生三三生萬物萬物 以知無為之有益也不言之教無為之 ŧπ 前云 與 退與之平道由核行類緯不抽又云谷 小人論道 審而不答馬或有言不可行道 無名夫惟道 善行無 之所惡惟孤寡 不 庭 但 偷偷無隅晚成 不行相與言道早發笑馬又有 轍 小人若迷途者與行道難甚 孤迹是也 善貸且成道生一 不穀而 負除而抱防中氣 守謙亦 損人之所教 希聲無形 有入於無問 £ 公 火 者君子 數 生 Ã, 找 事 五 亦。稱 即 パ

六第下卷 经真绝遗产的帝皇高祖太明大

生二天地 負除而 是三二儀既立四象的 至堅無問者何金石 知無為之有益也 稱於寡不殺此三字人人以為不貞之字 君子之習道如是子更喻以 也因有風雨霜露四時成序萬物生馬 **柔馳盼天下之至坚無** 不教之徒有此老子云吾教父何父道 王者乃取名之是謂談也又以威衰 逆耳道也子教不言之教尤甚精不言者 **森恭之有益為** 損益云常道也以三教 字言前二般字言 之本原度之耳非父親之父言天下之至 可散者侵一数字云不得其死者则是謂 以陰超陽之 為抱陽時本剛 升 抱陽物威而歸 以生二· 乃曰二儀與先天地一氣並作 而為天濁沉堂而為拉 此是 通告以用以就能成也 無有 也 乭 有入於祭品 類惟 陰貫之則陰陽 42 者何言道 源屬陰歸 生三自三乃生 其柔軟 日日 陰陽 上古 月星辰是 一體至示 國玉所 βĖ 門 不苦 源面 透 F 復 X 形 交口

雖多言不可教故命及之

在第三十五章 是愛公大費多蔵公學七知是不學知止不 是愛公大費多蔵公學七知是不學知止不 是愛公大費多蔵公學七知是不學知止不 是愛公大費多蔵公學七知是不學知止不 是愛公大費多蔵公學七知是不學知止不 是愛公大費多蔵公學七知是不學知止不 是一本 一大卿非君命而說居相位可予以次序校 之證職事皆然言孰親孰多孰病君子之 之證職事皆然言孰親孰多孰病君子之 之證職事皆然言孰親孰多孰病君子之 之證職事皆然言孰親孰多孰病君子之 之證職事皆然言孰親孰多孰病君子之 之證職事皆然言孰親孰多,病君子之 之證職事皆然言孰親孰多,病君子之

易奪貨蔵多而必恃故厚止君子守有命

序之交時至而應物也此道非大人君子不務道雖不言意已成矣發則中節如四為大理無時而不運言君子欲措安無時之益無為之益是不作為而有益非不作也雖不言而物化教數言數故听以無為道理不言而物化教數言數故听以無為

八第下卷 经真德适证御帝皇高祖太明大

之勢因此可以勝熱此云無他大樂衛君 是孫本奪動之貌內帶蒸熟之勢因此 事務及所躁用處莫不又有非仁人君子 謂吾心地本平生直實又常常檢點日 此謙本有三吾止以 乎本經如此而已謂君子持身守道坚 此云守道如守大器謂吾有大瓊盃常恐 清靜為天下正此言理道之守甚嚴謂 子守道行道當審而果決勿縣而 諸物威多守之似乎少必不過用是謂其 天下者既指安之後當堅守其定規勿妄 有失有壞是故不壞即 用不窮其有直屈巧拙辯的皆談愛是也 強寒即縣勝寒静不動之貌静 為天下正 一直比之餘皆同 不教大盈言吾有 勿豫 中含涼 馬 君 راند 可 如

危可以長久云永不壞

也

右第三十六章

之名蔵合得之物是謂知足不辱知止

直若屈大巧若拙大辩若訥躁勝寒静勝熱大成若缺其用不欲大盈若冲其用不窮大

於不知足故知足之足常足 於郊罪莫大於可欲咎莫大於欲得禍莫大 天下有道却走馬以糞車天下無道戎馬生 得生於孳生處所必生於戰場敵國 明君賢臣在位立網陳紀夷來蠻貴貊 君好非仁之勇而尚强及非理慕他人之 即是戎馬生於郊此有之乎有之何以見 君不守道而行邪道雖牧放孳生之馬 **粪肚士化兵為農器即却走馬以套車** 天下無爭是謂有道慣戰之馬駕車以 改則天下平是謂正 右第三十七章

為妄為或改前人之理道是也改則亂

不

经真伦遗设即带皇高祖太明大

哲所

元

待侍總而看也其出彌遠其知彌少以

其

窺戸牖見天道以其以心行天心之事

不出戸知天下

以其

運應備安不忘危

首明哉股肱良哉聖人之心其為道也 能成者恩既施而物自化也書不云乎 物即至不見其物能知其名所以 不見而名不為而成者謂道應備恩及萬 神不定而視聽亂也又云聖人不行而 右第三十九章

郊境。

O

有事不足以取天下 無為而無不為矣取天下者常以無事及其 為學日益為道日損損之又損以至於無為 倦即是損之又損然後還布天下被及 穩以此宵衣肝食苦心焦思致使神疾 物民安物卓天下具是以聖人無為 日道備將欲作為其道聖人愿恐道 聖人有志學道道乃日積日積日益 而無不為矣豈不先苦而後樂乎昔 文 √<sub>1</sub> 行 织 萬 未 久 3

安能釋也哉皆失守道不本仁也因不足 寶則戎馬生馬於斯之時罪之大禍之深

致是人君若能知足則天下國家不乏

久口

H

戶知天下不窥牖見天道其出

彌

速其

H 而

矣何他求馬

右第三十八章

爾少是以聖人不行而至不見而名不爲

聖人無常心以百姓之心為心善者吾者吾之 書云鬼神無常享享于克誠當哉執不過 書云鬼神無常享享于克誠當哉執不過 書云鬼神無常享享于克誠當哉執不調 老子於斯道合此云人能常善常德天神 老子於斯道合此云人能常善常德天神 老子於斯道合此云人能常善常德天神

出

之道故天下安

以道常以心似乎小見之無知特守無

以聖人觀其所以不欲身民如是務棄之意耳謂聽其美污之聲目乃觀其菩惡所

人效之人皆亦然又注

其耳目注

調着其

生入死生之徒十有三死之徒十有三人

右第四十一章

人君天下務繼前王之法以為式不改而入君天下務繼前王之法以為式不改而入君於了整兵欲平之可乎未必也此所天下是也謂常以無事故也如不能安天下者諸事擅與民疲乏用盜賊烽起豪傑下者諸事擅與民疲乏用盜賊烽起豪傑以及其有事不足以取天下是也

--十第下卷 经募货适益御帝皇高祖太明人

之學蓋間善攝生者陸行不避兇虎入軍不之厚蓋間善攝生者陸行不避兇虎入軍不之厚蓋間善攝生者陸行不避兇虎入軍不此大道生人本以十分為率固譬云或所容其刃夫何故以其無死地十有三分故號十有三生者既言生忍便云所容其刃夫何故以其無死地

者平即聖人無常心以百姓心為心是也

又孔子云不如鄉人之善者好之其不善

者惡之於斯人可取奈何老子及之兩善

奇且甚善者吾善之此美之矣不善吾亦 26

蕃之此懲之矣信不信亦然故得善而得

信矣人不知其文部老子果類之而及之

又謂君天下者心志不定處生妄為則

民

皆善兩信皆信果孰是

非即感光子之文

右第四十二章

其

其

也

必然

北

J.F. 中 作 君 有 不 云 鬼神 過度妄造妖言 所 椰 次 7 st 知 傷是 兩 外 過劑 2 虎而 其 果然乎又云天道 動 大 其 徐 云除 2 不 搥 物 不孝不婦於 鞹 無 陷 晔 理 十 所 及有 多是 也 致 死地 何 善終 有 YX 奸 何 兒虎 英不 、務 如故 = 徃 病 致 23 於死 也 多持道 罪 非 往多死非 見 何 奸 冒 不 取 此云 安有致 中 以為 被 此 以 此數事人未管有 邪犯 2 脸 非 彼 地 者何 物欲 見 其 日 不 飲 好還 此 新建 所 真 非 動 段 **憲胃險失身** 食衣服 酒 通 君 漆 .又云善 12 否 2 命 鬼神 理 加 色 用 好選者 兵 善稅 於兇虎 是 者為 十块印 天 也 財 非 甲 手 435 理 日 及不 氣 不節 其 攝 行 於 非 也 此 YX 無 理 Ep 由 蔵 彼 则 孝 兵 也 生 也 粉 15 能 不 思 病坂 雖 Tr. 出 畏 77 動 因 所 欲

> 经真伪适在即帝皇高祖太明大 下东

道 自 不 春生 衣裳而 粮 尊道 然故 使各 X 而 此 生 式 道 之有之成之熟之養之 就 420 又 何 生 2 2 129 Ap ·貞安是 既樂事 遂其生刀形其貌或 道 Hi 德言之無形而 能養萬物是謂 字 高 國作不昌若如此者直 im 有其有長其長而不自立該官 四時 長 坐命 以成 他 是 而 生 由 形 謂 秋收 生 不有為 之畜之長之育之成之熱 成 بخ 交泰之 調 之萬 之 善撫 天命 道 四 冬歲是也 者萬物也富 使 字 之事徳之貴其 形 自然其 此二 To Z 物 乾 謂 則乾元之運 理道 有 畜頭畜 元之運前日 既家恩之役其不 勢成之是 能 不恃長而 坳 形 君天下 君常 馬 覆 不全者 周旋 又 君天 云 17 之此 之分 者既 不實德部 共細 生之前 使 不实是 為我 To 下 者多能 19 臣 因其 能 字 不 者能 PP 息 名 天 生韵 所 類 之泰 所 To 物 477 ملاح 之 炔o FI 杂 芸

始乃本根也初也毋乃生物之祖經云天是謂學常 一所為不動開其免濟其事終身不敢見小門終身不動開其免濟其事終身不始憲其免問其民和其子後以為天下母既得其母於身不故見小既知其子復守其母於母不始憲其免問其天下有始以為天下母既得其母以知其子

璭

之此玄德馬

行此守此则安天下臣守此而名賢天下哲守此守此则安天下臣守此而名賢天下者常守其大道大道果何曰仁曰義曰 禮曰常守其大道大道果何曰仁曰義曰 禮曰常好其人道大道果何曰仁曰義曰 禮曰常此天下母夫何故大哉道理之機其始於人本根也初也母乃生物之祖經云天

守其道則終身不危人人守之不妄為存

不犯刑惡日貞郡里稱良若天子臣庶

坚

家乃昌庶民守此而群呈睦六親和

與家

心静處不言待用是塞光閉門使應用中

節則終身不乏不乏不勤也言開其充濟

其事即是開口發放其事終身不救言守

六十富下卷 经真经遗驻即齐皇高祖太明大

使我介然有知行於太道难施是最大道意 夷而民好徑朝甚除田甚無倉甚虚服文祭 馬然指有長之所以 使知大道真實處但得一毫最大吾行 利切既飲食賣財有餘是謂益令非道 故也又如有路甚平 謂大道之幽微以為比云老子日如我者 多荆棘虎狼伏馬而 不由此而行却乃直 大道之常是胡真常 **暗所用者有大光其明復為我有於此談** 下其用甚貞所以無失身之殃因此能 左第四十四章 長之 且大传祭 一超微徑其微徑也 不長而往遊 者何處恐不精 刹隸而 A 過傍

祸及身亦無可救者 即終身不救是也

云見小月明守孫日禮盖

調自己本有所

見猶恐不廢却乃所見甚大我所守持者

**县軟將久勝強言至謙下當得上上是謂** 

見小日明守柔日發是也如此者所守之

道

既堅發放中節萬物

於鄉其德 於身其德延真修艺 大道也 吾有物 郷以 之然哉以此 此章不文直述也善 有力之士不 其德延者故以身間身以家觀家以 者不找善抱者不 事雖 邦觀邦以天下 鄉修邦修天下 右第四十五章 如是若能持 日夕堅 延長修之於邦其德延豐 可拔 百世亦未絕 持 此五修備 世而不脱 脱子孫祭祀不 此二事甚至 此 觀天下吾何以 於家其德延餘 建者提然立物之 云 以德治 馬 若修 jt. 而 天地 天 夭 便之 修之 身 如 歆 狀 W.P 抱 夭

夷 貨財以上比云無也皆言人不務大道 道 務非理惜哉即徑除 燕虚來知食餘夸非 我是也 朝禄堂上塵甚動其禾首郊間 等非君子 Th 續又等非良民者持刃以食羊羔 民 好徑是也 倉庫甚無粮物却乃福 有等 君子 盡荒 不 道多積 身衣 如 粉 又

更言吾何以知天下

之然武以此

盖

謂

可行天下可治

故也老子云電兩

見

**子之教甚明奈** 

何意

而機

深所

沙人

£

觀

取

其驗使治天下之君務行

道

馬 必

£

一乃吉森

乾

亢

無休 淺

復

云

**D.** 

瘛

者

维真德道兹即希皇高祖太明大 八十第下卷

修

彼而得彼是

也五觀者大縣不

欲

者以身為身而國為國是也當

子孫不壞也所以云

否前

五修者未

曾不應乎道

修

此

鳥 作精之至也終日號而 德之厚比於赤子泰五不 壯 和 不搏骨弱筋希 則 日 常 老 石 第四 知常日 是謂不道不道平已 一十六章 明監 而握 上 日祥心 固未知北: **造不嗄和** 整猛 使 壮 默 之合 之至 不據

也而

蛟

矢口

日

物

会德之厚即養德也比於赤子者言初 之端為何不過教人持身行道 天性未曾開之故老子 以此 高 生 4/12

見無

知

章

0

天下之然哉以此 身為國以國為身終

是而

已恐時人不信故又以禽獸蜂養黑

是以不 作 者不 比 散 躶此 哑 道 然 P35 此 為何 是也 則用 能擎 云此 耳此 非 方成 然特云知和日常知常日明此云守 不覺 此將 而 祥祥 坳 乃和氣也喻君子能 才復 亦是 雌雄之交乃言未知牝牡之合 例其有知乎不知也以其天性 尼之學也因其不能握緊即 數物當骨嫩筋軟之時其特物 使蜂子未出房虎子方脫胎鴟鷹 事不乏無非豈不若小見之泣 以其精连故又朝 緊固即緊也道言握缺先儒 也老子之意欲人守道心當以為 **虎狼能咬食物者鸭屬善擊梅** 云非 大人君子莫不又有不信 久大 初生不知用 殿之故云蜂者能 理 祥 恍然 益乃非自然而 m 必通 夕啼泣 力所泣不過 無疑 守自然之常 32 添 尾 者又 四因 カ為 又益 稍 嗾 無 刺 不 不必够 自 也」 再 生 知

十二第下本 经真货道证即帝皇高祖太明大

解

其紛和

,其光同其塵是謂玄同不可得

而

不

石

第四十七章

言言者不知塞其犯閉其

門挫

其

銳

惠 影可踩 若欲 其形無 玄也 物 得 言議下也所以謂之玄同言此幾爭母母 知者不言 不 幽 終日南南云知自以為辯及其臨 道 m 未至無可應者雖知也不妄言其不 P 又六不字盖言前数事皆是大人君 此 貴不 尊之無從若欲敗之則不得微分 微 此 之徒平昔畧不曾沙歷諸事與人 小人 六字前三字言不張聲勢後三字 而疏不 第四十八章 若欲得其象不實若欲害則無假 之大道人欲親不可見者若 此所以天下實 可得而脱故為天下貴 謂君子能行道也何哉以 學道未達是也又塞閉 可得而利不可得而害不 其事 挫 钦 木 0相 解 疏

者是

禮為

将不祥妖也又比云以

Š

氣乃有力也力

出於

氣氣盡而

力止驗

言諸事勿强為乃貞若强為即是此此

非是蓝

老既

老

心表既致

必出言如

此

办

也又

云早已早已盡也

經律也 布於敢使慕而效順來歸 it 命善平禍亂善安天下即以竒用兵竒 又不 必與 布德也以無事取天下無事無事於戰 以 水 吾 IF. 無 屈 得已而以奇用兵者奇於師 故云其然哉又云天下人民貧者 何以知其然哉此言若依大道 而我直王者之師寺於不殺物 事取天下文奇矣正謂端 治 非騎許用 國老子着跡言之下文 兵謂施仁德於 則彼此 不够 外及 以奇 JE. H 物

EF 自 盗賊多有是以聖人云我無為而民自化 鈌 静而民自 入其然哉夫天下多忌諱而民彌貧民多 光而不 矣是以聖人方而不割康而不則直而 邪正復為奇善復為於民之述其日固 禍方福所倚福方禍所伏孰知其極其 撵 國家滋旨人多枝巧奇物滋起法令法 治 其 函 政問問其民将海其政察察其民 摊 正我無為而民自富我無欲而 YX 奇用 兵以 無 事 取 天 ÷ 吾何 好 無 民 利 铁 次

二十二第下界 经真德遗证邻帝皇高祖太明大

其極莫知其極 之重積德重積德則無不克無不克則其 治人事天莫如爵夫惟嗇是以早復早復 楇 治人苛以法事 清深根固華長生久視之道 生若能治人省前事天祀以理於德 右第四十九章 可以有國 夫折乃福苛則人變新 有國之母 可 y'X 長 部 12 矢山

獻奇物朝 多民 源王春多尚技巧務虚不務国 古今人名之錯矣故聖人守正而 妄說為奇於斯之道果奇耶正 久雖云奇實正之妙也謂世人不 **競伎數事既行點黎咸寧區宇清而風** 不恃能道行馬道成馬民安物阜 也亦言察察謂苛政也民多不足此 後 也 À 是以聖人絕奇用務朴直伸冤枉 間 老子教君天下者勿甚前奇人 奇也若言奇者天下不巧者安能 云問問言淳朴守無事民俗實君福 鋒 朝 丹器械廣盗賊多此 刑政不明法令彰彰則究 耶 之正實則 占 此奇 知 始 不败 办 亂 將 君 屈 謂 淳 字o 調 Ż

冶

大

國若京小鮮以道施天下者其鬼不

神

非其鬼不神其神不傷人非其神不傷人 人亦不傷之夫兩不相傷故德交歸馬 時君 於可命者則社殺移而 天意可招田馬不然則天雖不知必假 其字設喻蓋謂見本不神因時君無道 京小鮮之粉為王者取天下之式內 善治天下者務不奢侈以廢民財而 力馬若看侈者必官室臺樹詩等後後五 故云神不傷人非神不傷人為此 -附木共縣為惟以此將來亦有戒 若知惟非常能幸非心以正道 動生民聚解聚而乏用國危 民有他從不 放設 可留 N 有 東 氅 四 故 1

也安 PP 者 久視視者何即社 大道日夕勤練於丹哀措國 有图 既民 AP 感 則其 道之見用也 右第五十章 早復又云有國之母其 天如此 其福英 . 稷常存是也所 知其 析 於 垠 天 既 母 則 楅 固 國 FP ろ 7 是 稳 夭 君 浑

四十二帮下卷 组真德道兹彻希皇高祖太朋大

小問 勝杜 大国不過欲報官人小国不過欲入事 皆雄動雌静是以節得動失言治国問 凡始國 者各得其所欲大者宜為下 國者下流天下之交天下之交牝北常以 天之恩 下北觀故所以用雌雄比馬凡世 爾民順從賢者超之則京師交集豈 其勢常下使天下民心若水務要統 也 言大國治小 而 行之則民富非此 一次下大國則取大國或下 以靜為下故 故 悦進局 國則大國 不降 右第五十一章 一德五歸 国欲景併其地是也 「家其德宜尋其用宜儉其法 施永察恩矣是有兩不相 國十分以操懷之則 若大图失此道而他求 亦將不保爲 大國以下小國則 馬 安民早别君之德意 則民貧國危所 理 以取或 若小 ill 胡大 開諸 1 耿 能 國 或欲 F 國 宜 传是 不 11 天 バ 更 本部 此。约 此口节 กัก 16 天

方故立天子置三公雖有拱壁以先腳馬不言可以市等行可以加人人之不善何棄之迎者萬物之與善人之寶不善人之所保美

右第五十二章

少坐進此道古之所以貴此道者何也不日之坐進此道古之所以貴此道者何也不日本不得是此道古之所以貴此道者何也不日本,以得有罪以免邪故為天下貴東者幽深巨室囊括萬物之所大道利濟與者幽深巨室囊括萬物之所大道利濟東者與於三可囊於市村有之乎有之昔也聲如良言可囊於市村有之乎有之音也聲如良言可囊於市村有之乎有之音、以訓蒙為聲家之葉賣爭加手其不善之次訓蒙為聲家之葉賣爭加手其不善之之不得是此道古之所以貴此道者何也不曰

於一方則常親大國與不然忽起貪心欲 為可乎朕知老子之教人務使大者小之 為敗執者失之而況加兵者乎吾見其不 今即争於知老子之者不過宣非天 今即,與則小國止馬經云我見謀人之國 外者微之則外國此馬經云我見謀人之國 小者微之則永無此

是不如垂衣裳而坐行斯道

被君臣不矜

矣官已職矣又以即馬拱壁以招賢比

若

為又云古之所以實此道者何以其不待

大通却乃要名以招野及其賢至賢何所

求尋眼前可得於心疾守行之則往日之

非釋矣此所以天下貴

六十二第下基 频真德道证御帝皇高祖太朝大

所

過以輔萬物之自然而不敢為

為無為事無事謂當可為之事先利時而

Ö 比云其脆微二物人皆以為小可 於易天下大事必作於細是數上文耳 物事早有形矣莫若治之於未有之 不然老子又比云若如此者雖脆雖 使急而不堅方乃精細其天下 事若急成功必多不固務要精建於初 有味矣若飲食盡其味則他日家資不 道於有志易學無志小人似乎難親故 事非大人君子持大道之誠不能如是此 云其安易持謂人欲久安者必做久安之 人不信復云滿抱之木當初生之時 何事恐及於身者是謂易知未來者此 軍方乃易守凡人無事之時能先 分難事以急輕圖果難也知其難措所 之德務要萬全一 味不全則中平之味是為無味也若 圖便得即易也凡 難事必 将以為 知備祭 及 其 又口

矣甚不文又老子居周將末見諸侯互

私

不有王命數有爲者敖敗之又見執大位

经真德遗运御帝皇高祖太明大

治以其智多故以智治國國之城不以智治 古之善為道者非以明民將以愚之民之難 達施及萬物物得自然無有不化者 右第五十四章

先有學而後無學反過常人之志因

此

子堅守其志勿非天命而妄自為萬也 者又失之故設此以喻世之不道者使

又

足之恐惟德是應方成君子超乎世人之 面牙毫髮之中以至於斯其寺中之塔甚 上凡世人之爲事多有中途而罪其事而 皆道理之未當故有此若能無此六過 難然後獲吉經云大小多少報然此六 粉不久而又自難所以戒人務先子細 日脚下行將到被老子戒人不可欺小 其粉感違之謂吾有物不絕儉! 可恃大又言人有求我者我擅輕許之 不為者往往有之又戒慎於如始則 一磚自地而砌起一千里之路由當 而易用 不 及

為之已盡免致後多繁為而

不安也

又 無

事之時常恐有非理之事及於身故先若

過食五味用平常淡萍之味則終世可為

有事而備之乃得安於無事也凡食物

不

朴民絕奇費為式呼為玄德特以遠深二 民禍臣者以智臣君理政則君之賊是以 蓋謂民多智巧王若以巧以計洽民則 字鄭之惟務儉為主

為

右第五十五章

國國之福知此兩者亦楷式能知楷式是謂 **玄德玄德深矣遂矣與物反矣 廼至於大 順** 喻故以智治又不以智治文何與哉非也 **收敬實教民題問知上下果聖人數又言** 之理務欲使人君君臣臣父父子子尋倫 云恩民之本意也非實颇民老子言大道 虚粉而敦實業不數年 時風大作此老子 民不爭浮華之利奇巧無所施其工旨罷 以有德之意記可巧却異財而遠聲色則 奇巧之徒盈市朝朝旨豪本以逐末矣所 財聲色奇巧以示天下使民明知若民明 上古聖君道俗天下安民而已豈有將貨 如貨財聲色奇巧君好甚篇則爭浮利尚 《蘇治當哉若使小民知有可取者彼有 方百計雖法嚴以霜莫知可治老子設

英德道註仰帝皇高祖

有謀者若失此道而他為將有殺馬人或

身心而安天下所以民親之愛之不怨無 者低低者高理勢之必然是以昔聖人勞 大事成矣若不處甲而處高物松則反高

爭之不解

欲先人以其身後之是以處上而人不重處

能為百谷王是以聖人欲上人以其言下之 江海所以能為百谷王者以其善下之也於

前而人不害是以天下樂推而不厭以其不

爭故天下莫能與之爭

**江河湖海至處低所以能納天下諸山** 

川

之小水戒為君子為國家者能容而且納

慈且勇舍儉且廣舍後且先死矣夫慈以或 者不武等戰者不怒善勝敵者不與善用人 則勝以守則固天將較之以慈衛之善為士 儉故能廣不敢為天下先故能成器長今合 慈二日儉三日不敢為天下先夫慈故能引 若肖久矣其細夫我有三覧質而持之一曰 天下皆謂我道大似不肖夫惟大故似不肖 石第五十六草 君將無憂而獨平矣有道之兵奉天討偽將不安為存仁享德之非凶善盡此四善騰同天地此章皆言命故天鑒之外有四善吾不審何智者能如幾何知加護以其心有所不忍戰傷人

不得已而戰故守城必堅縱被困圍天

怂

大道若愚似乎真思若言我真大道吾道故沉兵相加哀者勝矣 察不敢進寸而退尺是謂行無行攘無臂執 了人故此才而退尺是謂行無行攘無臂執

夫慈戦非慈而不戰於心慈於泉七之命 學不敢為天下先言諸事物不肯先得生 實不敢為天下先言諸事物不肯先得先 學乃成王基器神器也若会感而勇必貪 實不敢為天下先言諸事物不肯先得先 於乃成王基器神器也若会感而勇必貪 實不敢為天下先言諸事物不肯先得先 於為於及為其細務要守道堅造化精三質 人美又云其細務要守道堅造化精三質 大道若愚似乎真愚若言我真大道吾道

Ö

二十三省下尽 超真绝透淀柳养皇高祖太朋大

Ö

美玉以其外联内貴也

我者希老子方貴戲云聖人被布袍懷抱物為主也經云夫惟無知言人不知我知

善能知者不過文內之意莫能行言文與

而恩不解者言有宗文有首也事有君借

知不知上不知知病夫惟病病是以不病

右第五十八章

人不病以其病病是以不病 是子所為惟務無歡速果然使人不知乃君子所為惟務無歡遊果然使人不知乃 是本不可教人知使彼知道是謂之病如 上本不可教人知使彼知道是謂之病如 道之坚持身以律 右第五十九章 右第五十九章 甚易知云文與字意甚易行此大道大德希則我貴矣是以聖人被褐懷玉有宗事有君夫惟無知是以不我知知我者吾言甚易知甚易行天下莫能知莫能行言吾言甚易知甚易行天下莫能知莫能行言

害天之所惡熟知其故是以聖人猶難之天 勇於 是也 放則 右第六十章 殺勇於不敢則 活此 兩者或

其爱身則先勞身而後身安是去彼而

云自爱不自貴無他人之自身豈不愛以

見自愛不自貴故去彼 平日勿近愚頑凶暴勿毀人枝藝是也 生 則身不可保若言王大禍 不可您意慢法則人侮下一日干 加天下初則民若畏既久不畏既不畏 謂 之則為自知其可備之凶將不自 甚成人云古聖人凡事要先料其倘 刑憲乃大成矣又無狎其所居無 生王勿多花問勿多離宫慎勿微行勿 刺 民不畏威大威至矣言君天下者 王臣及士在修身謹行止 國之大獨至矣莫可釋在士 勿費民用 非 理勿勞動 取此 HP 大成士庶 務 必 バス 大 見也又 無平 犯刑 歌 道 知 其 不 臣 以 馬 所 近 則 方 F 經 備

生夫惟不

17 是 X 不

私是

聖人

自

自

经真德道註询帝皇高祖太明大 太

得執而殺之孰敢常有司殺者夫代司殺之奈何以死懼之若使民常畏死而爲竒者 矣 稄 担 之道不争而等勝不言而善度不白而 然而 **胎胎為** 勇則害從不敢勇則 失設問於治天下者此二事果從何 是謂代大匹對夫代大匹對希有不傷 勇當法天地施大道如四時之常經 **詩暴民為所殺者多矣若果而行此是謂** 治天下務專常道以利群生勿尚苛暴若 若赴 以時順其事而賞對馬則民被恩活者多 乃不敢自安難之又難天不與萬物爭天 之降有不可則者雖上古聖人嚴恭賞 善謀 刑以禁之是為不可若便民果然怕 不 一而好謙惟上帝好生善與不善禍 名者不期而然者 而不息萬物順時 速而必報其有畏乎民不怕 君者敢侮天下而賤萬物天冤不 天網恢恢跳 利又戒曰天道出 有謀乎此 而不失民不畏 而自安四序之交 天道 居動 死 耶 白 乃 35 微 吾 Ž

貴生也 生之學是以輕死夫惟無以生為者是賢於 以其上之有為是以難治人之輕死以其生 民 **战是調難治為天下君勿過為過為者何** 死者違法胃險以取食用何故舍死之 五荒是也若有為此者民多失養既多失 之飢以其上食稅之多是以飢民之難治 死國 養無所不為尤其難治 心萌盗賊之心既萌将必持戈矛而 治國務欲民實無得重飲而厚科若重 若或妄爲其有救乎即人主不赦過誤 而厚科則民之用臭民既之用則监賊之 逗者是也 有所不赦天地以司君君乃代天而理物 **法以治之然如是循有過誤者故違者君** 司之以道民有可罪者乃有司責之官守 隱長天道而孰敢王者顾綱紀各有所司 其別無生路也愚民無知将以違法冒 右第六十一 汉此 為奇老子云吾豈不執 人皆輕死所以 而 互. 殺 相 歛

## 六十三第下冬 想真德道兹即帝皇高祖太明大

· 受國之垢是謂杜稷玄受國之不桴是謂天

之勝殭天下莫不知而莫能行是以聖人

云

者莫之能先以其無以易之也柔之勝問弱

下梁弱處上天下条弱莫過於水而攻堅蹬

之徒是以兵攝則不勝木預則共故堅强處

脆其死也枯槁故堅強者死之徒杀弱者生

之生也柔弱其死也堅穩草木之生也柔

下王 一四八生之木若久迎春 和而植以水灌之 在八生之木若久迎春 和而植以水灌之 有以其修故是也能知柔弱柔脆而皆生 村無不禀受之在争養與不養行與不行 物無不禀受之在争養與不養行與不行 如無不禀受之在争養與不養行與不行 如無不禀受之在争養與不養行與不行 也是者兩全 医君用此道天下治臣用此 可必孝兩全 医君不总 庶人用此家與馬 及此道者 豈不堅強枯 搞然人欲久調氣 如此道者 豈不堅強枯 搞然人欲久調氣 不可以生之木若久迎春 和而植以水灌之 而以生之木若久迎春 和而植以水灌之 而以生之木若久迎春 和而植以水灌之

生為者是對於貴生也生為者是對於貴生也

餘者損之不足者補之天之道損有餘而補 天之道其猶張了乎高者抑之下者舉之有 乎士庶天下王 右第六十三章

庶畏法奉祖則君君臣臣海內康寧樂哉

社稷矣君能寅畏上下臣若時惟神

明

管而資給於家技禁繁而拍雨露於幹其 理勢之必然道哉堅强下而柔弱上是也 化流行不言而治矣君天下者體為臣 堅水不能入由氣先而水後如此者雖堅 之能先乃言無可易水者非也石堅而 **譬水最恭弱金石至堅言攻堅者復云莫** 諸事先理道而後成故奴僕驅而主逸枝 而深固枝葉榮美則於全而水年宣 役奴僕則奴僕驅勢而治家者安木枯根 者效士庶以此而律身則世無惡矣聖人 兼繁而幹盛皆撫沒非氣之至也故奴僕 量同天地大德不恪惠及生民則天下 人本久矣又云治家者以道 剛無不柔雖過無 不弱此即大 o 身以 一不知

八十三岔下卷 旋真绝道弦即带皇高祖太明大

無餘若刀有餘民窮矣就能以有餘

給民

何在の

家

有餘而稍不足是也凡治天下國足用

大化如常無昂而中不下兵功安在乃擅

起弱此譬云爾亦天道惡盈而好談所

理若張新弓乎或勁弱而不均則或勁而

JE. 0 利乃貞 無有稱為者天相邦家國永而且昌 **隣里睡朋友終身而不惡介者給之而** 使朝朝豈不恒乎士庶行此道者則 母祭美耶如此者君身子上臣足乎下長 之不足者則天下平王道昭明馬其臣民

言若反和大然必有餘然安可以為菩是 天道無親常與著人 右第六十四章

以聖人執左契而不贵於人有德司契無德 仇響不分雖善與之斛亦不能學局者之

司欲

特功成而不居其不欲見賢和 以有餘奉天下惟有道者是以聖人為而不 不足人之道則不然找不足以奉有餘執能 君天下者及臣庶能行大道者其大道

使 無所陳之使民 死 國家民 而不遠徙 民 安其居樂其俗鄰國 八至老 死 使民有什伯之器而不 八不相往 錐 復 有 丹與無所 結絕而用之甘其食美 相望雞犬之聲相 兵之雖 用使 有 民 甲 删 A 兵 重

Ó 盤 坐朝堂而 者雖 有則冤解而怨平上帝可親矣君臣誠 以不謂之善能貸物以齊人 司徹乎天道昭昭將有谷馬士無能爲善 民以豐其身飲农繁科盡民之所有豈不 孟嘗君乎君子乎小人乎於斯之道 之盡貧者之所有淨約而期來比 君子乎善人乎若貸人以物利及本而 者何苦甚富者何毒坚皇天無親常佑善 心尚不 此 ,殿貧之而中稅飲使民餘而不盡其所 君當畏而臣民當善福乃段 解人之奮爭終不能解人之餘 而昌乎不然若居朝堂而握乾符官 右第六十五章 大道修明政刑釋無辜 天下之大然 人匿約而 馮騅 然所 不 刑 於貧 倍 利 有 而の

熊英稳适註御帝皇高祖太明大 十四第下 \*

有既 者不博傳者不知聖人不積既 信言不美美言不信善者不辨辨者 道為而 以與 右 第六十六章 不争 人已愈多天之道利而不害聖

以爲

人

و 善

愈

不

矢口

喻後 恤民天乃佑 家而逃 主家若 來非不來也乃君之不食兩若果有食 原實而衣被 噫君道敷民特聽上天誠有 若富民取不以道役不 >>富者彼此各有佃 納逋逃致鄭 之民審通終是無 者厚則人人皆家恩而 寸而 居 力士干釣皆 周 自坚開鍵不 於他鄭矣雖大小 富者能級之 闁 將 有能 四時序風雨調民 末諸 邦 充樂其樂而人善終封發 有問 棄此 治 섽 無 國者經香去 安得如是耶如民 阳 以德所 Þή 香爭以當 田之人納粟以奉 内而難入雖 而往彼者 施 按堵能安其生 1:1 而無所 不同理 時則 取 遂 其人 者微 玩務道 有巨 科替会 陳 彼 勢皆然 亦 将 彼 所 不 此 册 鲢 挈 其 EP 與0

大明太祖高皇帝都註道德真經卷下

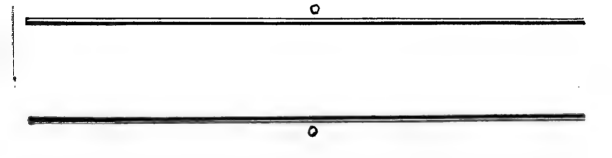
天地

右第六十七章

而行之遂得雖終世而人不忘以其德同

忠信君子之於世道行天下不謂人所緊密持者是為上若使人稱美者即是自張齊衛者與討多求不但不知將有禍為聖者與者養者與者與對人無機關無邪殃即君不告在國君則人無機關無邪殃即君不告在國君則人無機關無邪殃即君不告在國君則人無機關無邪殃即君不等在國君則人無機關無邪殃即君不等在國君則人無機關無邪殃即君不肯是此而篤乎不知是為諸事社勿博於小人少察於姦知必知於君子聽必聽於賢人之明四目達四聰觀其自然聽於不察在國君則人無機關無邪殃即君不肯是此而篤乎不知是為諸事社勿博於小人。





2

老

子

文山遯叟蕭天石主編道藏精華第十五集之四

自集

解

由出版社印行



八道之歸一 43

鬼削所那日 領里 剛義禮 有 疑不有也的過 故其於

|                | -        | とうこ 上てなり       |
|----------------|----------|----------------|
|                |          |                |
|                |          |                |
|                |          |                |
|                |          |                |
|                |          |                |
|                |          |                |
|                |          | 祥行高权嗣敬題        |
|                | 錄其副焉     | 老子集解二卷藏于家子錄其副馬 |
| 半其人薛氏          | 一朽者神而明之存 | 所謂其人與骨皆已朽者·    |
| 文景響<br>什絕<br>。 | 作者既皆已江   | 心事同條共暫宣布它战作    |

老子 甚 爲道德經非以道德二字 各以篇首二字名篇後人因合 其書之作而篇題日經者盖後人 各周久之 篇言道德之 意然則今 道德經 見周之衰廼遂去至解關令尹八道徳二字名其書也思按史記 **温為我者書於是** 一篇之 延 者書 一篇者 更新

道可道非常道 道 道徳名其書者言矣 **注**無 48

之自未联 而 言有有 始 育 名 母。 用之 名 顧

從 Z 際 地之 始觀 生 身。然之際可以於一者而天下 一自 以根型鬼事 物之 然不 市有欲者, 其北家盖中人村也。我一样也。我一样也。我一样更知识,就一样一样。 假 **廼** 其其 **5**0 1.1.1 1.1107年1 **51**  以為至 無名 52

| 发展<br>一大學<br>一大學<br>一大學<br>一大學<br>一大學<br>一大學<br>一大學<br>一大學 |
|------------------------------------------------------------|
|------------------------------------------------------------|

1

West and the second of the sec

故有無相生難易相成長短相形高下相傾音聲相 和前後相隨 言美斯與惡對言善斯與一 長執力之 則稱謂絕矣此其所以獨尊而無對也故夫美善 不者皆門 始也夫道無為無名無為則形跡泯矣無名 一局下音之關倉聲之 也具切清曰物之 流於名跡之末而未出於對待之 一善對西道之 清濁位之 /降而澆 境也 短 54

微 言斯有云為之 功既成矣循若無與於己而未皆自處也老 此 物仰聖人 **於贊笑道徳天地往 泯然無跡天**下 無寫之 不辭生 爲門 色子表评上 跡也 )物能為之未 下無得而名之 不何為而 能共給之 無爲之 徳心 官賴之為己 事不言之 此語盖其道 ī 區區美 教則其徳 the 人善信业 而 55

夫惟不居是以不去。 大惟不居是以不去。 一定任而非為已豈以尚賢為哉惟上之人有意 下受任而非為已豈以尚賢為哉惟上之人有意 下受任而非為已豈以尚賢為哉惟上之人有意 下受任而非為已豈以尚賢為哉惟上之人有意 一起衰矣故不尚賢使民不爭

聖知如無

57

色貨 用心 耗 战盖無為之化 實矣。 無所思心之 無所為志 則等 無足以 明才 動其 鞘 虚 精 則

挫其 宗 塵 道 推挫些銳之統裁目 かったに まっこ 雷 同 則が 一静或 た也動 **5**9

以言乎 體 60

天地之即其倫惠 **籥者也籥者內之管所** 臺篇冶鑄所用致風之 心而致 規然以愛利為心將勞其神 心積然於 致然也設或有心則反為不虚則氣藏而不置動的也無者內之管所以鼓車 鑄所用致風之器也奏者外之其倫索喬平虚而不屈動而愈 則反為自 動則 動而愈出 者也屈竭也 風 出而愈多皆 界豈能虚 東統

玄地心即 生而 義於 徇 一字之 是講天地根 氏用鎖故 調玄外 間也 如此章 ~詞牝好 而無形 能 而謂之玄馬言見其生 也虚而無形 則讀外 63

綿綿若 用 火之 蘇子由日綿綿微 之不勤、 輔嗣曰欲言存 北之 門 存用之不勤。 意舉天地則包人物矣 繁雜其見於素問及養生 八草、此章玄牝之 日綿綿 矣天地 邪則不見其形欲言亡**邪**萬 而不絕也若 根謂天 說諸家各以意解 由之 而生盖覆言 P 、極 64

無時 同然其最 工化者不能 載其師童子之 不生 山章 故常 化者 引此章 隂 其際不可終疑獨 生 65

大0 大長地外天地所以能長且久都以其不自生故 欲自生 也盖 有為有為則逆其生理之自然鮮有不傷一者為能長生天地之所以長久者由此道 而求生 其好而身先外其身而身存非以其無 所生也世之 者適 型以動之 死地耳 心意小智之 惟類

- Constitution of an amateur (1988)

以其公無 原 也如如 以致之 之心也然 即 顧由 ここったこ 纮 於也而其於生天聖未私私後矣地 大聖人之無私 身 能 初非 -1 67

上番若作中、 生而不有為而不情功成而不居者道也如水者聚人之所惡謂甲下也幾近也有德為難而不爭 人名所惡謂甲下也幾近也有德為難而不爭 人之有害或非其至者也上害若水過害之害者 籍美置購之調哉 /所訶矣然夏甘 即煙在於無私夫無私者豈

畴 三十美年上 E 淪於 則 69

道無事則因應無太善能也進退存亡合於天治也遇事則因應無太善能也進退存亡合於天治也遇則清靜自正等

金玉满堂莫之 **復盛滿之勢而復驕盈以促之** 能守其管費也 **双而加銳之廼速毀之由樂水而加盈之非無溢之** 一名の人 えていまし 能守富貴而縣自 傳曰日中則移 所以自遭 由也故不

載管魄抱一能無離平 之謂性。之 陰靈之 載承受也人身之 压以知覺胃之常以不分生靈之聚若有光景也一者。 十之也能抱 犯 覺 謂之 人上理理型

72

女嬰 閒 73

滌說 愛民 冶國能無為千 必條公 條洗 玄以青極 除之無使之無使 量 無使留於智中而為自 **学之名謂之玄** 张或存 學天 道8 玄瞻盖 者言治國之首 治矣 調朱 而書標 而 中 74

明 調也 月是非使各自 上十年経上 五 **7**5

聲長六萬 通 可測也 矢耳 日明白 日愛 . 7 治國 達能無知乎 伟 則 4他謂甘 物也治身 是謂玄徳 國者

76

專承治國而言、 動而王盖治身理 右第十章章首營魄說者不 現游魄降而人死故修煉之 但訓載為加大要謂魄不受 **砚而盈霞王逸註曰抱我靈魄而上** 調

September 1975

音檀矩

幻 以行地罷非中間空虚之處可以為利然車非載館空虚之處可甲有此器有此室皆所以為天下 日車載重行遠器物所貯藏室人所古者之室東戸西牖戸以出入牖以 軍載重行遠器物 無空虚之 非戶牖空虚之處 一戰輻所藝 Talle I was ball I 處也挺和十 部 可以出 處可以轉 F: 埴土之 通明 張處有 故 則 79

ne differ

舉曉知以爲 20 而即用。至 無 和 思 不 和 表 不 和 表 不 和 表 例之 之蘇老子者方以虚無非之盖亦弗思耳矣之蘇爾抑可以見無之為遺實自然不易之之辭爾抑可以見無之為遺實自然不易之之辭爾抑可以見無之為遺實自然不易之之辭爾抑可以見無之為遺實自然不易之之辭爾抑可以見無之為遺實自然不易之之緣是子者方以虚無市言頭其指意實所是故華內雖互舉有無而言頭其指意實所 有無而言願其 五味今人口爽 级 百

一色上馬平二 典 81

貴大患若身 得寧矣 貴也大患之道也人之累於貴者若有身之為累 龍也辱之道也人之累於龍者常 龍算祭也人 患憂患也人無貴則無患药有貴則必有患貴非 、無龍則無辱苟有龍則必有辱龍非 若鱗失之若鱗是謂龍辱若

聲為

無果吾有何思 有龍者里 非 所以有憂者貴為少 區區之 夫以身為吾者 何 何。得失之 累

能 个過滿腹歸休 84

而為

85

隋 妙。 知其終也自章首至此皆 可諦視之意物皆昭斯而也無狀之狀無像之像道 迎之不見其首莫知其始 章之內首尾 狀無像之像是謂忽忆迎之不見其前 入執古御今之意諸家離為數說以 章而 衡決 不可復通此盖說 可察道獨惚忧而無 ) 隨之 覆 形容道體之 九其後。

道也聚人 道徳之 意而越奢春之 徒知有事而不知 三三年二 一昔司馬談 謂凡天工 路也 而言意可見矣不曰 以虚無為本是 惟執道以御物 下之 87

世俗之論得為然乎且今之有必然也老千日執古之道以御今 虚 借乎甘 也聚皆以為信 不也碩老子 有相代言 是木於子言知 果有 以若者 此謂 大 88

豫宏若忽沙川值分若段四都假容以多奉其氣象如下文之所深不可識既不可識豈可提甘 强為之容 古之籍為士者。微妙玄通深不可識夫惟 右第十四章 而況其深遠之意子 此而論者之云乃 可識既不可 古之至 如後不 則於考其文者固己疏矣 題 都嚴若容與若水將釋之所云也 一般其形容哉特强為之 同體 微 孫女

摩渾音團敦 所藏也若濁晦而不分明也此皆所即的一時釋如恐陷也若樣質而無文章也若 也獨者水不清也

保 不置豈能生 辭收他他 之 則濁之 以視逐聽則精神定工人性情有似於此除此 人能從事於此題可以從 海南似於此降師近衛人於此降師追為此 為此 以於此 以為此 於 即 如 如 是 能生乎井 汲之多必 活 欲盈夫惟 五元世平二 道者不欲盈滿盖盈不可久道之漸此言終身守道之常保者無大惟不盈故能敝不新成 能清毛 定除沒而怖之 华則 渾 百熟能去 1 非 亦者而數 右处无必則古人为整模之之效人之 91

不欲盈故能守其敝缺而不願為新成也 石第十五章 敝缺者至人之 コノニ・イラる用 所取新 成者世 所貴。

**云尝** 物芸芸 於其·初生· 芸芸物生貌 而 藏 於根是 達 於枝葉 及詳言之 動 命 此氣 愚 謂本文有歸根 則生氣自 而為物 夏則生 故験之 一反還

之於際夜 93

作

五二十是平二

命者常而 盛而終衰 至天地之 者謂之 而靜、天 老上日 然惟復命者為得之雖死明不知常安作凶 之問去不能復命隨地之一不能復命隨地 以為復 夏和自 原知古当 乍 其說善矣 則逐 F 94

知常容 布不能大公也能容則荡然公平而無偏黨之私知常者不能虚心而容物知常者心如太虚其於而止而不足以及物也故復自知常而推言之不之理故學至於復命修身之道至矣疑極於修身 不殆 之 聖人之 空谷乃公公乃王王乃天天乃道道乃久汉身 道其尚於修身修身之 石井見年二 無非妄 放日公乃王 95

zz-radioská piel

身不殆道雖利萬物而不事疑於利物既多而在已或損 省於道 者均育萬物惟天為肖之王道克配於天 夫何損之有哉雖沒身不殆可也 所稱內聖 雖利萬物而不費其在我者盖浩然而此多而在已或損也故復曰道乃久沒 故曰天乃道曰天 至公則其道可以 乃道其道可謂甚大矣自 外王之道 否或欲為之 曰道及物之 夫語王 此章之 功至 、則亦 矣 96

太上下知有之 其道復不亦甚約平兹老莊道術之 右第十 暑之 六章 以大道為治故其效如此 ここ ことと 之君天下晏然惟知有此 ト 97

自上 公者也 1/10 一下信 則智力 治温 <u></u> 面而以智 1111 98

智慧出 道廢有戶級 莊子 哉盖聖人者 右第七 直式で 一旦。純樸 事遂百姓皆曰我自然正所謂下知有 七章 者既無所為別人陰享其利而不知矣之时用田而食鑿井而食帝力於我何有 こくナー 好是則行 ナニ 事可知矣 99

周公非不忠也。而獨稱龍 之魚相叫以濕相濡以沫不如 右第十八章昔老下, 不知此為而獨稱龍逢

子子為義其小之也其見 之此聖人無名之事也仁義也者上秦住年生代義行非行仁義故仁義 他而後仁義 仁義由仁義行非行無意而動以人為者 Tate outhand in 其一之也則宜夫老子之書未當之也其見者小也彼以照知為仁義之事也仁義故仁義不可以名 101

者之言哉

仁業義民復孝慈 稱非聖神之謂也 己一美年上 所謂外立其德而以 103

自以為文不足 者也聖人 其質逐末者必喪其本。儿賣太 作斯盜賊之源居矣 

現是 105

誠意之不 矣尝芸而歸根术之 、以至天地之 感也下流 107

骨滑音

絶學無憂。

已哉。 道是心聖人將以為教父豈曰矯時放於而 者表世之政也由是言之質也者古今之達民於僕者明王之治也務觀美而道民於為於國忠信之心不可暫舍於人廢淫末而及 惡鮮不由傷而生故醇厚之俗不可少

108

者。 明謂 一言世俗之學也唯何皆 了多也俗學之 相去幾何盖少 に配い出し 也承

**ラ**ニ 而不勝其 也嬰兒能笑 ツ悠遠而未じ 微如龜兆之 始動矣 者必畏之 世 110

|                                             |    |                      |                       | 門問音    |                      |      |                     |   | <br>                  |
|---------------------------------------------|----|----------------------|-----------------------|--------|----------------------|------|---------------------|---|-----------------------|
| を存在が上 に に に に に に に に に に に に に に に に に に に | 之反 | 白也昏昏者昭昭之、反察察分辩也問問者察察 | · 治循渾沌之注調無知也問問個情情也昭明明 | 察察我獨問問 | 我愚人之心也我池池完俗人昭昭我獨若民俗人 | 獨若有失 | 遣失也非人所得之多皆有贏餘我則一無所得 | 有 | 呉·幻清曰乗乗謂寄寓於物。若無所歸謂不住者 |
|                                             | 1. | 11                   |                       |        |                      |      |                     |   | " الله فسيجل          |

嗣食

頓若野人 二字見禮記內則篇即乳母也萬物此聚人之所不為而我之所為也具即人也雖頑頓若野人然我獨異於 者調都為美野為鄙泉 故目食

其中有物窈兮冥兮其中有精其 盛徳之 忧悠窈冥皆不可見之意凡物之 可見者皆盛徳之形容也然其所從出者惟道而 可見雖日無形而其中又質有物甚與調極真實 容皆自道而出然道之為物初無形狀之監皆不可見之意凡物之純至曰精上 言盛德自天地以至萬物凡成象成形而

言天 閱者自門出者 天道之未盡情乎予了 一由道而往道則不與之俱往也故曰自古及經歷亦因此義眾甫即天地萬物是也言衆苗 者。其微顯闡幽雖易何 古及今其名不去以開衆南 而成儿世閒人 而為此其用字之 而數之 金所閱多名陸機賦川 請聞其說也 喻道循門萬 /義並同。 此道 114

吾何以 則金 必皆然也 **下文之所云耳** 公此道而已盖得毋而公用可謂至多矣吾所以 知聚南之然哉以此 上文以終首二句之意又以 能信如尺蠖之屈是矣窪則 則新 能全如月之未望 則得多則惑

**漫**髮

是以聖人抱。為天下式 曲一偏也易禮中庸莊子所言曲字皆以偏而不則惑即少則得之反。上四句之意放此吳幼清日 得多則惑而言通於 以下皆老子之言所以爲古語之證也此應心 約寫紀是以 全爲曲。 得也多則思博而家要是以惑也般則新者聞然而日章也少則得 而萬事畢故足以為天

116

7

聖八抱 則全四句而言自見 直窪則盈敝 から 屋で手二 四句之意 申不自見四句之 **~**意天下 全而歸之 11111 117

能然而恐為道 黑風不終朝縣雨不終日朝為此者天地天地尚不 點風不終朝縣雨不終日朝為此者天地天地尚不 點風不終朝縣雨不終日朝為此者天地天地尚不

同於道 故從事於道者同於道德者同於德失者 虚無さ 泊然無為從事於道者也從事於道斯類乎道 於德者也從事於德斯類至 所謂希言自然者是也柔弱讓下不敢 流從事於失者也 調道上無之調德過是之 三二 長年 <del>大</del>堅 强果 Ē

119

都無功自務都 也能者有餘拙者不足順之者利逆之 者不信息息者不 古語口 然增高則反害 作明自是名 禍此同於失

可調 

121

1 27 三し

不既多 足 周 工作於 三ブ 無窮而多名 口反也 體而 124

4 . 4 m

法道道法自然 125

貴販グ 靜為躁君。 126

何萬乘之主而以身輕天下輕則失臣躁則失為見君子節其所在而未當失於輕躁也。其態處也雖住麗之玩在前而無所緊累 天下禍患之所必至也盖人 所繫至重顧可輕其身於天 公主 不同君子知其然故其行 輕躁者君子猶莫肯為也奈何萬来之 傳日常事日視非常日觀點處猶遊看起 どで表評し 而無緊著也承 人玩在前而無所擊累, 「也不敢輕疾而遠去 而言輕重靜躁其 5

**太**巨游荡 偃舞音

君。 「輕則失 解。

是調襲明 是以聖人 萬物不能亂善閉不以關鍵 然而無疏善言則粹然而無敗善計不以籌策 開能結而可解 世所謂君 岩是也 以絕約而天下不可解如此者信乎足以為害 常善校人故何 它子族解止 善甚果於人 其道俠而不廣其施偏而不公人 而找之其不善者知惡而不知 里一 下不可開善結 129

師則無不足以及物而世 少師不善人善人之資也。襲極也其理雖明而難 其所此聖人 於善耳使害人 明而難知也。 固將為不害人 **13**0

**个貴其師。不** 人之資也、 使有棄人寧非不自愛其資乎是雖智者實大不自貴其師子為我之資是可愛也不能較人為人之師固可貴也獨無其身而發其師道當 し夫。語之師不審也不審之資籍也 要而高妙也 意而聖人化天下之道也要妙者 131

反/扶復 又並

復歸於樸。 也夫惟知雄石的明以自用挟力 式法 法也凡人 桑朝知白而保 能

泉器無 134

したい までは十二 體 自己一 べ其為官長 135

世 心者非若後世夸淫踰侈之事。 外者皆是也產量量期傳日凡治道 状之性豊可 三年 長平上 世典自然而已聖 而意實不同事有去 則因循而不必改作此 叩無不足 公反害之邪是以聖 1 增有為於 所謂甚 137

過此老子之 儒之意也物有固然不可强為事有適當不可復 春秋日因者君術也為者臣道也為則複 循為用虚者道之常也因者君之 一君道無知無為而賢於有知有為則得 則靜矣因各為塞因夏為暑君奏事哉故 一九章史記曰道家以 道家之 、因者是自家都不犯手。思按 說罪要這因萬件事口 綱也出民

言宿兵 絕 不反受其禍也師兵衆也師之絕人之命滅人之社稷人之所 大軍で後必存 命滅人之 発来察也大軍之後必有凶年·言民 解農事廢也大軍之後必有凶年·言民 Z. 1.1 . 37 . . . 也 敢 义 年。 爾者也兵之 勿於果而勿必 所怨鬼之 11

物。 不能久

則貴為用兵則貴在。溫公日。兵愈佳則害人 一一大年十二

非君 能勝敵而心 心故不 言居則と真た 一器。好不 用兵則貴右ブ 盖兵雖獲 悲哀立之戦 勝是無惻隱階 少多。君 恒之 1 142

焦 下 道 143

始制承 然之理也。 和百姓自均此 北邻 上言道之 諸 兆之 遠

以往。名愈聚而實愈喪矣後世由不知此故事 由是衰薄之風不絕而陵夷之勢成矣原其听奢質者改而華厚者易而薄百新月盛莫知紀 教而官府之 奮質者改而華。厚者易而薄。日新月盛莫知紀 創於易姓。名倍增於變古簡者更而繁儉者化 矣 始制有名之時宜為初古終亂之慮責因循重改 天下之名因事演多於斯時 矣或飾化 一三年二 治立矣或任十 而不知止故也是以侯王 也知止 3 賦之法修 145

至疾惟當守道則天人自然應之不可舍此而外 一些道也故萬物質其所宗愚謂此二言者以聖戒 一些道也故萬物質其所宗愚謂此二言者以聖戒 一些道也故萬物質其所宗愚謂此二言者以聖戒 一時道之在天下猶川谷之與江海。 **虚命也名既有而亟知止所以保恒久之治而無足事也夫善定傾者先其未危工救衰者及其方** 

可謂明而無蔽矣存 足難制富之 有知人之變而能辨 ころのキーー 岳雖隱微之 へ之一見一の能制服之 可謂智矣然而未若 强而 過無所道 147

とう一言でなす。

149

也道則不是 其爱養萬物至矣 刀則必怠孰能如道備資 1至矣雖有他 其功而不名已左 土而成. 題道之生 隅而已。 追備資始之勞而不 生 有始既生之 育之功至於成就 別皆供其求而未 終復成 150 盡品區鄉 という 世代の十二

153

いれていてが上して 則表之 п 155

無為者體也無不為者用也馬謂無為而無不

五十 世平二 シニ・

作動也 而欲作。吾將鎮之以無名之 我無為而民自化亦若道之 及其幺也民之 復能辯之 於質實增多於易簡而稍稍貴於名跡也惟聖人 一欲以静。天下將自正。 民皆止 ) 鎮者厭定之使不動也承 一於是而免於末流之終焉無名之樸亦 | 於早防之 将自他。 情志將動而風俗將發盖或加美 於漸於是鎖之 と撲無名さ 一無為而無不為矣 、然使有欲之之心 /以無名之 158

大亦將知止知止所以不殆二章之言品為以無名之樣它章亦曰始制有名名亦既有 有類盖所謂 一生 一日 一日 一日 此章曰化 細之中三致意馬而後之為 營論之自生民以 而欲作吾將鎮 下自正矣。 四萬歲

容有致飾亨盡之患矣今驗之詩書而唐虞之質可考也由唐虞而上風俗之厚文可次可之所云者故淳素之風傳數萬歲而不絕如古之無聖人則上古之澤勢豈歲而不絕如古之無聖人則上古之澤勢豈歲而民風之美曾不止息後世越二千餘歲而民風之美會不止息後世越二千餘歲而。 風俗輕已大敗其故可知也然後之為治者。 處而風俗之獎極矣鳥席古者故淳素之風傳數萬 而民風之美曾不止息後世越二千餘歲而 而民風之美曾不止息後世越二千餘歲而 一時歲而

| 老于集解上 |  |  | 之謂也 | <b>雙</b> 彼舟流不知所風心 | 承歷代文勝之些曾不能以顧益甚之  |
|-------|--|--|-----|-------------------|------------------|
|       |  |  |     | 人夏矣不遑假寐此          | <b>能</b> 以顧益甚之詩云 |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  | Signal of the state of the stat |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| A PARTIES OF THE PART |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

上仁為之而無以為上義為之而有以為上他無為而無以為下為為之有以為謂有為上人為一為之有以為謂有為上人仁為之而無以為而為之有以為問有為 他不 他 是 以 有 他 而 心 無 所 非自得也是以無徳 得此徳之盛也是以

一禮爲之 以爲。 視仁 人義為愈甚矣倡 将以服人 為之

非忠 為易見 F 終始而某 全其終也 十富素 上百不 合哉且老 漢謂之 前道徳仁義禮 之言本 169

八亂如晉人 學。其亂天 廢實行皆放達而遺名教子 能盡知晉人 D也議者之 、經禮與 下盖有故矣夫老子 一式既不 平。至於後世出里 一枚也當調晉 其禍出於祖述老 以反忠信也如晉 本非老 一義将 學所

寡欲急權利平。不見可欲好聲伎乎。若畏四 則晉人 白若辱務名高乎强行有志清宴安平少私 鄰嗜放達平多言數窮尚清談平。以此觀之 皆放達猶其小者耳晉室之亂化以此也彼 權利好聲伎其貪鄙偷薄極矣 光子之書則初易當有是哉老子之言曰大 後記于江左之心士大氏務名高清宴交急 不絕禮學矣未見其反忠信也。自太康之 相反矣安在其祖述老子之 行其與老子之言不啻若方圓黑 若夫尚清談 道哉鳴 171

昔之得一都天得一以清地得一以寧。神得 谷得 氣清明故曰清。地體安靜故曰寧。鬼神聰明故 一以盛侯王得一以為天下真其致之一也。 其至薄者晉人之行也。 是故去薄而取厚者老子之指也去薄而取 其行事。盖禮法之士所不屑為者豈不悖哉 老子之微言未易言也若其大較則可得 取此。今晉人者不惟不能庶幾道徳之意跡 知矣故曰大丈夫處其厚不處其薄故去彼 个竭故日盈侯王在上天下宗之而取 以靈。 172

聲數

不取貴高之號而以此自名者之 也。清日先云贱為本下為基後 ~貴高特 曰寡人 也言侯王自謂孤寡不穀正是以賤為本 が庶民之 小穀此 下賤為基本 一而爲匹 但云贱為 天是

復 也侯王 侯王 其背局而肆於民上 也此 有庶民而後有侯王 盖王貴而石殿可於一 王之 廼 一 一 一 一 定 而 不 能 屈 伸 變 化 一 從 土 貴 而 能 賤 不 欲 瑋 瑋 如 玉 落 落 如 雖貴矣非庶民之賤不能自為貴也故為 節止就貴高而言而不復及得一 我 更 雖 美 矣 非 聚 材 之 盖題庶民合而後成侯 定而不能 一者庶民之 子莊富見尚之 小不能自為至 岩無庶民岩 總名也苟 175

| 反者道之動弱者道之用。 | 戒之也。 | 技とせ、 |
|-------------|------|------|
|-------------|------|------|

觀諸石 謂 童 一有之極天 大夫 一也欲知弱者里 不聲色 化育流行 不為道 一調明弱

同

無隅

一章 こ フニー・ 181

則就其沖和故益造之 華

以知無為之有益。 不言之教無為之益天下希及之 天下之至柔馳騁天下之至堅無有入於無閒。吾是 益也 狀之成功也若夫教必言而後從事必為而後成 然察其所以皆以無為而致之以此見無為之 不言而民化無為而事治此聖人淵微之至徳自 為能勝之 賴也無閒猶無內也至剛者天下其能敵惟至柔 馳轉猶役使也堅猶剛强不日剛日强變文以叶 無內者天下莫能破惟無有為能入之 184

動於天 地是造尽 有為之為有廢無功無為 、外震於四海言之 物是與有聲之聲聞於百里無聲之 ||三章 とう 見好て 地感且道德無為而天地成天地 者神明之 知貴已殿物之道而危身 /所言。異類不通不言之 行自状と L 乳 病 為成遂無第天 人験世 整 185

金藏貨者汲汲於貨殖之事。其所喪必厚矣 何者其病乎。何爲得名貨而以其身也 186

固守者 有學平知此 188 11.1 mily 74 -

C 190

於欲得 一憂終身 7 = -191

常足矣。 対患必及さ 192

損之又損以至於無為無為而無不為矣 約成去健美點聰明務日有所損 損也者損妄目而反無為也然人之妄目甚多雖 萬事而有餘矣 下常以無事及 多聞多見務 盡也故义損之 足以取天下 又損則妄目漸 194

1.1 . 1 . ... 1/ -11 4. 信矣 蓝聖人 公信而 195

徳也。 不分別也聖人 八皆孩之。 至誠之 以應之 へ之 是聚人 躬自厚而已盖将

死 へ夏ぐ

小以憂思皆欲損壽不以風寒暑濕致疾 力賤之人外傷廳悍之人不終於 有三謂 禍者生之徒也其反是者

惟無為者為能盡養生之 德 術以延生而失宜 醫藥以衛生 而不順其自然所以反傷 とう 長降下 而嬌脆。

通蓮

シュー これてかれて 他是以同尊的 和氫氫物

目尊貴可見道徳之尊而無上 自私雖為之而不自恃雖君長之而任其自然。言道之曲成萬物之功有如此者然雖生之而為而不恃長而不守是謂玄徳。 一玄里之 長之育之成之熟之

下文程同反扶 通落 得其毋以知其 有知其參嶄者固非 此出皆其全 三十七年下 知子 於則智有 盖有始者以 不終亦多方喪 **公**毋也視不 知具奉经大 其毋也使知子 耳。知雖 一知者豈 然得 以口

塞其允開其門終身不 道也。 易曰兒為口塞其兌使內者不出也閉其門使 没身不殆 明守柔日强 而見其智不能知微也此見小之 事由是動之死地而終身不可救也。 而不變其力不能常勝也此守柔之 如是則澹然無為何勞之有若開其兌 動開其分濟其事終身下 者固深根固抵長生人視力 明

111.1 miles 11 15 205

俗大民智於夸 甚無者甚虚 一所云也 206

更夸張 心聖人 均布貧富不相 十三章 ここうとう 道軍 飲 を兩手
ク 愚調出 1 207

豊修さ 乃普。 邦 208 Bell willout. 白ラ 理也故以吾多 47 209

以與人 軍所云草徒為我而已 物特之以生而不辭。愛 、常善救人 道而陷於 愈多。如此類者不可勝舉。由是 學其不合於老于明矣昔人 、故無葉人 偏者也考諸老子之 既以為人已愈有 **養萬物而不為主** 邪至於它章所謂萬 可輕議也 氏為我盖學老 七旦 一書。如 調品 210

元二 三年一 t î

道隱無名知道者何 , -, -, -, こくっして 全皿 ţ.ÿ 213

而賤也此至徳之 治壓以前用於 一六章 一句耳 厚又不 多利器國家滋旨。

通過 石上長平下

門商音

我無欲而民自換。 上有所欲民皆趨 大無欲而民自換。

量。

人个者治之具而非制治清 人名海滨其政察察其民缺缺

或始若為禍孰知其終為福或好福的獨所代指其政察察其民執極終也禍兮福所倚指其政問即 為、園野明 铁缺而言此 迷其日 固久 218

衛制反站

日上 219

核蛋白

膽 歸と 徳之意而老子 墨切事情 不許或乃 傳會而為 樊非謂亦原於道德之 三個其、日修敬 所謂皆原於道德之意者。此 深遠矣 韓 極學數 少思皆原於道德之 於名實牌了 意也全宋蘇子 此子者。諸悪力 少因以則專言韓 少些皆原於道 於無為 公論要亦 寸引絕 音

史公将老 實是如此應被二千文士之言特言之成理 用也考亭朱子順以二 潛亦曰無情之至至於無思此刑名之所以 刑名之學雖有宗於黃老者然不過假其 不顧是非之實益無足議獨朱子此言為 幹非求為其說而 「こここ まきった」 于與申韓同傳不是强安排源流 一批是以敢 定之論。始亦考之不審矣古 一千之言為然且日太 不得得其所以輕 為殘忍而無疑張文

者如遷盖寡受亦知老子之凌者耳如日 原於道德之意斯言亦不能 哉然則朱子之言是者以蘇張而誤若蘇張 國之戒安有道不同如是而智其源流之同 断之喻申韓挾數以 之誤則實遷啓之也子皆調後世知學老千 老哉且申韓殺 同傳則又失之大者子觀申韓之術其青 於道家因應之說過其 御下。而老子 香 沿沿

治人事天莫如裔 用特在稀地而祭罷用陶匏席用豪精事天之嗇齒儉也節以制度不傷財不害民治人之嗇也如 也夫治人事天旨莫如晉則嗇之為道無所不宜 辟北美人 者因傳會其說使老子母證於後世遷不得之行事曾不得與老聃之役齒惡可取其一三之固不可以為 原於道德之意至若二子 The transfer to

字解如

長保其社稷故可以有國韓非曰象人之 躁躁則多費多費之 不足之計故日早服早服則積累之日久故重積 不克其國未可量也故莫知其極莫知其極則能 早服指言先 人勝也重積徳則人給家足故無所不克 克則莫知其極莫知其極可以有國。 後 書者未有不足之患而豫為 間後聖人之用神也

人口 こうこうしょ 意思只要收敛 國而後也之 225

養生之理只是城郭不完無所施

ところ いてなすっ 227 去或聲下茶

| - |                                         | 聲立下上為                                   |                                                                        |             |
|---|-----------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-------------|
|   | 如天下之下流天下之北也。水之所處質高於下下流江海是也交會合也言大國之道擬之於物 | 静為下流天下之交天下之牝牝常以静勝壮以大國者下流天下之交天下之牝牝常以静勝壮以 | 立方子十年<br>一直子所謂諸福之物可致之祥英不畢至也。<br>一方子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子子 | 長雨不相傷故徳交歸馬。 |

或 見非 以下 ランスコーミスカキマ 下也此 叶韻 = 1 體也 FI

美部呼以他等行而以加人 福言道之在天下。 善與不善皆蒙其利及其懼禍以圖存。然後保守於道亦能 一とうけんての十八

231

世有扶壁以先至之人。 世有扶壁以先至。 大之野馬東於外而執扶壁以將命故曰扶壁以 先之野馬東於外而執扶壁以將命故曰扶壁以 生之野馬東於外而執扶壁以將命故曰扶壁以 大型馬東於外而執扶壁以將命故曰扶壁以 在上述。 正所以教化不善之人置可反棄之邪。 可遽以為不善而棄之也古之立天子。置三公言不善人也人有不善改則善矣故人之不善

為無為事無事味無味。 為大老子以聚人之好有為而反喪其自然也故為味為者為無為之事也引而伸之文解之體耳當為無為者一言已盡矣事以寂寞為事味以恬淡 非天下之至貴邪古之所以貴此道者為是故也 可以免惟此道以求則得求以免則得免告天下至貴之物而人有之然求不可以得有 三二 ミスキラ .....

國愈為則國愈 一為ツ 234

反於自然斯可以 君 申言此二句之

直家當作電

始於之や 吳勿 所以為失聖人因之而無為故 之就者失之是以聖人 事莫非自然故為之 口此言圖 窗。 言為大於其細 於累土千里力 1 1

237

怨聚ん 有自然之理衆人 務反聚人之 右第六十四章 所作為也 楼而增華美 不知惡而貴之 一一一 こうり 所過以輔相萬物之自然而不敢 不舍易簡而之 不因其直 色厂 一貴也萬物各 為以害之 過矣聖 八則分 239

心有主 智治國國之 詐滋欲訓道 1月月 而爲智造偽飾能是國 國國之 240

治貴 智則亂此未知擇術而不足 /實亦足以為天 乃至大順 八之言為國也以爲用智則治。 小用智是謂玄徳ン 楷式矣衆人 放能知

| 242 |
|-----|
|-----|

We and another the

是以處上 これで、ことを上へる 害

全整長

慈故能勇儉故能廣大 而代 慈故能勇猶言仁者無敵 罷能為天下之長也令調當時之人且又出 致有餘也不敢為天下先天下皆推先之 且勇舍儉且廣舍後且 恐傷之也不敢為天下先 也儉故 曰儉三曰不敢爲 能廣節用則 口

一慈以戰則勝以守則固天將救之 親之 慈衛之使為民主 助也。天之愛民甚矣國君有以慈衛民者。天亦以 衛護也怒為三暫之首特覆言之以慈保民民皆 愈 右第六十十 如父母故戰以勝而生 乃後此危道也 章 言慈為天之所助也。 以慈衛さ 246

是謂不爭之 服若主 聰明五 上、张後得人 而不為之 仍而天下治天之道 工。善勝敵者。修之 徳應善勝敵 與師動聚角智力而僅勝之 人徳不以 一徳是謂用人之 之下則其力不為 THE PROPERTY OF THE PARTY. (兵車而天 而言用人之 不為用善用人 己力、足調配天古之極 於廟堂之上 皆樂為プ 丘之 人者能為人 一用也。 一而敵人自 末也用 247

抗学

一卷末得已而應敵

聲桑

此 世 也凡老子之 下之故以此明得失然否之辨以此著禍福也凡老子之言非苟而已盖原本道德以此 行也然天下莫能 應則道德者題其言之宗事之君也故人必知之故以此明得失然否之辨以此著禍福成敗 言學能知英能行之故言有宗事宗事有君夫惟無知是以不我知 利物曰不爭曰柔弱 他然後知其言之所以然而庶<u>幾其能行</u> 一品口 知其能行盖不明道德之意故 知是固皆易知而易 250

知不知上 知我者 亦難知之意也王輔嗣曰知我益希我我之言夫人而能知之則亦不足貴矣 知我之言者寡是其言之高妙題足貴也若 希則我貴矣是以聖人被智懷已 上矣上篇所謂滌· 一也故既已知道 人知道矣而體道

東噪音

思無慮始知道 欲言而忘其所欲言知見黃帝而問焉黃帝曰 知以之言問乎在屈在屈目唉了 /無處無服始安道 非不答不知答也 2 一年之 道 小話若 從

我而不我告非不我告中欲告而忘之也令予問我而不我告非不我告中欲告而忘之也令予問我和大人其知之也在屈聞之以黃帝為知言安知者試病也若能以妄知為病而病之故無妄知之病矣。 聖人之 正聖人之事也聖 から こうのたい 7 253

無好通禁止辭所否或高或以來其所居無厭其所生。 無傷由是惡積而不可掉罪大而不可解而大也也言民平日不知畏其可畏而觸情縱欲以威可畏者謂疾病災禍之屬大威大可畏者謂 可狭小之而若不容所生成 公安知之 一是威則大威至 人者至矣 為病故妄知之病去矣 新死

遍見 是以聖人自知不自見自愛不自思 1:

性欲不 是求 小言不俠首文也聚人 民使之安貧委命而肆力 公卿士稟賦 而得害求安而得危鄉者本非可厭至來省文也聚人厭其所生而乾沒不已 也惟不厭者知足不求而終無危殆之

聚人之 而安之 之來厭而取此上足之道也之來取此即之之不自尊大而有出位之思去彼取此即 故俠之 以聖人值難之不敢則添此兩者或利或害天之 慕外之念居本

開經

逃也 **禪緩也謀計美也** 巴之林照雖密然人多有免 而不敢也 台而自來輝然

常有司殺者殺夫代司殺者殺是謂代大匠跡夫官 若使民常是死而為奇者吾得執而殺之就敢 民不畏 為惡者不變則民之不畏死亦明矣之則民執敢為竒邪以取執對哉令執戮不已而之則民執敢為竒邪以取執對哉令執戮不已而 為政而任刑者欲以死懼民而已 術亦甚疎矣 不畏死也以其所不畏而懼之 一死李何以死懼之 其事甚不德而其 与く 曾不 一知思民之

此言

者是賢於貴生 為者。所謂外其身而身存其賢於貴生者遠矣 枯槁故堅强者死之徒之生也柔發其死也堅 賢愈也生生 弘則營利而忌禍敗此其所以輕死也無以生 輕死以其生生之 右第十 十五章 厚者 厚是以輕死去 王强草木 則勞生而害和平。 不由和氣之 徒也 **26**0

音通共生

其一种杂 ~~ 四句言马人為马調適马幹使之 理小 一强者則支柱常為泉木之 少乎高者抑心下者舉之 强自取往 則共强大處下柔弱處 弱 261

孰能 非天道也 而後能推巴之有餘以奉有餘補不足及之並天者

261

聖人 正不欲自見其賢也此 **「以躬享佚樂爲適** 故役其賢知以養人 道當如是 (為而) 爾。 然以之攻於堅强 八之賢智者則 263

弱之勝强柔之勝剛天下莫不知莫能行 止言若反 五受國之垢是謂社稷主受國之不祥是謂 之剛强故能保社稷而有天下也傳曰國君含垢受之而不校惟柔弱者能之以其柔弱而制天下言以告之垢耻也垢耻不飛聚人所不能受也樂以剛强為樂而以來弱為可耻也故復引聖人之, 攻堅强者亦無物可以易水也 大下亦皆知柔弱之鬼而終莫能行柔弱之事 者皆受其攻而 能勝則天下之物 聖

難去聲

和 世俗之情觀之則若反耳。 和謂和解局禮調人掌司萬民之大怨必有餘怨安可以為善 聖人之 約次之鄭玄註曰民約謂仇離既和是也凡民難亦有麥契司約掌邦國及萬民之約劑治民 報楊書之 世俗之言但謂為侯王者惟當受天下之顯榮 大之道也如句践 不可以和親郎其效也。正言若反者。如句践入官於其而越卒以霸皆后不 不然此聖人之 入官於其而 一難而諧和之 少約劑治民之和 265

之和大怨者 之和大 治 聖人就左垫 心者。必有公 大山口思生於安而安出於此名此之道非犯而不校之意出名必有餘怨有餘怨則猶有紹 何怨乎。今不知除 內 司矣難即 で見 以為 能 266

通手

計 典 不貴取其報 八所以青 司契無徳司徹 而必取於人 從可知矣 公以公田與民 ムニー」回しかよう 右券以青盖左 而為公青 而不 取於人無徳司徹 取之 則人有怨於 視執左契 與於人。而

267

甘其食美其服安其居樂其俗。 鄰國相望維大之聲相聞民至老死不相 美安樂 其書之終言其所志願得小國以試焉而不可 而不外慕也可馬溫公曰雖疏惡隘恆自以為甘 其食以其食為其也下三句意放此言民自 冷事簡復還上古之俗也 相開言其至近不相往來。無求故也蘇子 丁生於東周文勝俗與將以無為救之故 インス ここフドート

爾 270

天之道利而不害聖人之道為而不爭 之 觀之 之而不樂自非聖人信乎莫能與也下文利 細事不知其言雖至近若究極其實固惟聖人能不美也非知言者則以為常談非知徳者則以為盡其利愈多而不減也然老子此言誠所謂信言 害為而不爭意亦若此然一篇之言皆當例此 而不以分人其思者雖强之而不為其賢者雖為 爾世之横目之民各其能而不以誨人專其利 雖施及天下與後世 七三一二八十二、 而其道愈有 271

以與能也此固老子為書之大指是以二篇之極致則非天與聖人莫能盡即其切近則人皆 即天三者之徳未始不同非謂天道不 爭而聖人不能利而不害也抑此三者推 與上文無精雖分而言之 於卒章而復以是終馬島庫深哉 一章老 為劉向所定著然皆無所考 語か八十 如此然天即 無我故為而 十一章 或調 272

| 老子集解下 | 次之雜合皆有意義嚴具        | 六十八章子觀八十一 | 雖不 |
|-------|-------------------|-----------|----|
| 273   | <b>灰</b> 异所分反不建也要 | 章其文辭之首尾段  | 其注 |

Mis.

|  |  |  |  |  | ニノー・イラクルー |
|--|--|--|--|--|-----------|
|  |  |  |  |  |           |
|  |  |  |  |  | ニン        |
|  |  |  |  |  |           |

存者 漢以下注光子者甚聚其書心者盖什 字多有同異今集解內頗釋 者於軍籍有疑關則因之 製十家爾子家所藏僅十餘本校其文下注光子者甚聚其書と者盖什八九 其近是者 而從

からの大大はなるが、大変など、おはは、上ので ・・ 、一大は

275

| 1    | +/-       | i   | 14       |     | -12    |    | 正            | His   |     | -11-   |
|------|-----------|-----|----------|-----|--------|----|--------------|-------|-----|--------|
|      | 以 祭 於 道 矣 | 第八章 | 於能長      | 第七章 | 或不盈或下一 | 第四 | <b>向無為</b>   | 聖人之次  | 第   | 萬物作而不辭 |
| Like | _         | 華   | 故能長生生一作人 | 革   | 以下一方   | 童  | 為無為則無不治矣一無矣字 | //    | 第三章 | 血不辭    |
|      | 無矣字       |     | 作文       |     | 有似字    |    | 沿矣           | スムルーー |     | 作下一有馬宇 |
| t    |           |     |          |     |        |    | 無矣字          | 字     |     | 有馬字    |
|      |           |     |          | l   |        |    | ~ -          |       |     |        |
|      |           |     |          |     |        |    |              |       |     |        |
|      |           |     |          |     |        |    |              |       |     |        |

故能散不新成故一作是以一作是以能做复成安以久之久一作動一作安以外動之假若客淡若冰料釋一作假分其苦客 無象之象無象一作無物 第十 其限各下有 可名絕下一 一有多字 複字

其次畏之其次侮之一無下其次二字 信不足有不信信不足不信作不足不信信不足有不信信不足有不信信不足一有故字足下一 一种。 第十八章 第二十章 第二十章 其次親之譽之親之一作親而 如春登臺 第 1.1.1 1 1.1.2 1 一並有馬字 作謂

我獨若唇若唇 您分院分其中有象院分您分其中 中有精無三其字上 其若海殿兮若無所上院受若解寂若無所止所止等 第二 作統統 作唇唇 多晦 多 **未並有兮字** 無作所海 作傷然偏然 母有 作見貴求食於母於字一作而貴求 作為兮其若海

故從事於道者同於道者下一重出道者二字故有道者不處也一無也字第二十四章第二十四章第二十五章第二十五章第二十五章 二有故字

|--|

故有道者不處也 偏將軍處左偏上一有是以字 住兵者不祥之器 得完於天下矣可下一有以字一無矣字祭之者是樂殺人也 一作是果而勿强 作言居上勢則以喪禮處之 者是樂殺人 無也字 有馬宇 無之器二字 作是謂果而勿强 無而矣

| 馬一作之馬一作 | 矣 蒙 養 | 个名有一無此句一作功成而不果三十四章 | 川谷之與江海與 | 作<br>天<br>一<br>作<br>其<br>能 |  |
|---------|-------|--------------------|---------|----------------------------|--|

一有矣字 也

始首始字下一 其貨工 處其厚不處其薄居其實不居其 失王自謂孤寡不殺謂一作稱 一有萬物無以生特恐城二句下 一有萬物無以生特恐城二句下 在無以盈將恐竭矣王無以為貞而 **一以盈侯王**得 也 一並有也字 無也二字 万處其 原 286

| 損之又損一作損之又損之第四十八章 | 七章 | 於不 等 知 | 四十六章 |
|------------------|----|--------|------|
|------------------|----|--------|------|

他善矣他一作得一無矣字 以百姓心為心姓下 徳信矣徳 常以無事取上一有故字第上一有者字 十九章 作得一無矣字 軍其心懼惧下 一章 こころ シラモン 無矣字 有之字 有馬字一作歙歙 無亦字 289

小日明守桑日强二日字一並作日 有餘財貨一作資財 第五 作亭之毒之 得得 無夫字命 作知 作民甚 有世字 作爵 不可得而親不可得而與下三句上一並不可得而我不可得而我不可得而與下三句上一並第五十七章第五十七章第五十七章第五十七章 有老字下四句並 ō 291

平人亦不傷人 作 那 第一作 那 第六十章 上十九章 人一人字一作之一作民

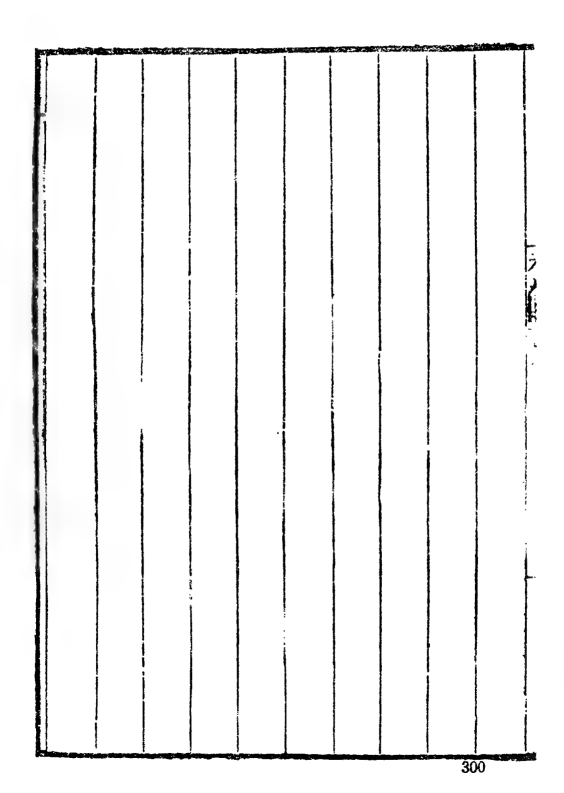
| 必六<br>以十<br>大<br>亦 | 是以聖人無為故無敗無執故無失一無聖人二字其脆易破破一作泮 | 甲有有 |  |
|--------------------|------------------------------|-----|--|
|--------------------|------------------------------|-----|--|

| 處上而民不重處前而民不等。 | <b>74 7 4 7</b> |
|---------------|-----------------|

| <b>X</b>            |                |                              |       |
|---------------------|----------------|------------------------------|-------|
| 無狹其所居然一作狎居一作安 第七十二章 | 則我貴矣一作則我者貴第七十章 | 故抗兵相如来者勝矣,加下一有則字輕敵幾喪吾實敵下一有則字 | 第六十九章 |

草木之生也柔脆草 不畏死民下有一常字 有司殺者殺一無下殺字 司、殺者殺是謂代大匠 一作 坦 有知字 者題謂大字

| 不足者補之神一作典<br>其不欲見賢邦一無邪字<br>其無以易之之下一有矣字一作以其無以易之也<br>其無以易之之下一有矣字一作以其無以易之也<br>其無以易之之下一有矣字一作以其無以易之也 | 十一程七十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|



老

子

文山遯叟蕭天石主編道藏精華第十五集之四

自由出版社印

行

問

或





晋孔子稱老子曰循龍夫 虚守静專氣致采知白守黑歸根復命不 乾龍六位初日潜龍盖惟潜而後能見惕 為天下先皆潜也大多之退藏于家中 躍飛故潜為乾道變化之根抵也老子致 以是數憲使 之尚絅篤恭非潜而何孔子以循龍稱其 或問簽 以默龍公手著老子或問發

| 2000 |  |  |  | 幾大龍德兵安成王時根誠 | 明詳悉覧者當知學以本於替出 |
|------|--|--|--|-------------|---------------|
|      |  |  |  | 声成          | <b>花潜也应可以</b> |

| 道可道章第一門二字此其宗祖 | 為用同出異 | 道德經 | 明音陵默居士者 | 关子或問上 |
|---------------|-------|-----|---------|-------|
|               | 名他紅道所 |     |         |       |
| 303           |       |     |         |       |

之有觀念 道 (玄)学假常 其陰自亦 我有同與 台符 是闡 微亦相觀 炒 À **美**看因門 者非常道乎君臣父子 也出門觀中同〇少 經非無点 玄蓝欲要 首平二要 玄梭以 始 觀等觀性

而無成名假如結繩之世誰謂君臣父子而或云名至天地君臣父子而極矣亦有定位 得無常其流之弊至於無父無君者以此〇非也然老氏之流倚門而歌却将此名心看 名者非常名乎曰仁者見之謂仁智者見之 若父子君臣有成名定位為三綱五常非常 謂智無非道者道心何常可名即在可道中 305

無是名要之天地萬物之後名亦烏有一沙地而其為天尊地甲者亦自在其自在者真 那為君在父子者自在即混紀之初能云天 36 道 變遷瀉桑收改混 理即属議 的名 マノえ」 稱只有真常的道理夫此真常大 擬 假 池之後又當混池也那 名稱即有成虧 如陵谷 306

天下皆知美之為美斯惡已皆知善之為善斯 意亦如此夫曰天曰地曰母曰物差子盖毀 常上天之載無聲無臭天道不言惟玄惟默功在觀其機在聚松来明道之至大名之無 道其竅妙在有無之間眾妙 玄 同之 307

而不恃功成而不居夫 不善己故有無相生難易 不 中行不言之教萬物心何音聲相和前後相 尚名 和前後 不能是以聖人之治居 你有難得之貨使民不去你你馬而不居是以聖人震無不不居是以聖人震無不不不不不不不不不不不不不不不不不不不不不不不不不不不不不不不是以不去 有 善 308

不敢為也為 若山深林家其說沒美此二白比上四句 問 不見之以目知此道 不見之以目知此道者終日視終日見之以心非勿之以目不見太不見之以 不見可欲如入山深入林密之說也可乎敢為也為無為則無不治 否不見可欲與非 禮勿視意同勿視謂勿 以心非 少方 309

解其紛和其光同其塵港一次為香香不知誰為中而用之或不盈淵乎似萬物之宗挫其銳離不得謂老氏不惰性快矣 夫更入細及說入身来為虚心弱志之本惟 310

地不仁草第五三守中之就 本帝 此先 而

弱狗天地之間其猶索為子屋而不屈動而愈天地不仁以萬物為弱狗聖人不仁以百姓為 不着無不着動心不着静而常無以还有静西守規中氣也而非理術也而非道此以天 看前心不着朝中之義與養生家守規中之說同數曰 出多言數窮不如印中 312

静出于動此其間即所謂中也于此守之 多言数弱心名可名非常名之意若守規中 以基動 統動就静此数 無所守而天地之道盡是矣差就有該 觀之上非 僅其道之緒餘山人語為口實可我 無 無非 動静之間乃道之所存即以索 也非道也數可窮道不可窮 有 非静 動 而有生于 313

けらるようとは 問謂玄北即索為也可乎回非也索為以 314

郭玄北似妙家在動静有無之間意即所謂 中也謂谷神即玄紀也可乎曰亦非也玄似 義谷神似玄不死似犯若回谷神不死是之 属無牝文属有有無之間谷神居之然則老 謂玄牝而非謂谷神即玄牝也在丹家為虚 說何居回谷神不死四字乃盡玄化之 **六在什氏為靈明** 315

產靈知覺具眾理而應萬事者當心不遠回 即天地之始乎回然天地之始象帝之先天 勿忘勿即有事勿正之為得甚我老子之言 玄牝之門即衆妙之門乎曰然曰天地之根 天地間之氣如此其理心如此而後人竊之 地之很敦妙之際綿縣若存其義前精是言 以調息是小得其緒餘然終不如孟夫子之 アメン 316

天長地久天地所以能長且久者以其不自生 然終不可得而状終不可得而名 玄牝似靈臺谷神似主人的中者在中之義 似孟夫子也○或云豪篇玄北谷神松是一 件而異其名如心神意念之類索篇似方寸 天長地久草第七說来而歸之無私馬 要也是生 不根

身 此有以異乎可天地無私無心聖人成私有問天地無私無容易可以 問天地無私無客 更無私心血無成心若什此但說後不說 松客家已聖人無私成私與五年不敢放住成其私 为而身先外其身而 吾 存 318

者是也 此或回此沒之乎言老者天下有成私之聖 外為存無私成私自私自利来後世之機以 但 人乎無私成私終是無私語不可執理非 一什氏山有先而存者先天地生千劫不朽 說外不說存止是偏枯老子以後為先以 上善若水章第 不争乃 其上 要文 白無 矣私 而而 慶言 有 319

治事善能動善時失惟不争故無充矣。 一善着水水善利萬物而不爭處我人所惡故 問水無心不争利而處惡水有心耶曰水何 公我是小即水以見道逝者如斯之意以有 心者視之水就下而納污若見其利而處 オー 320

持 是道道即是心如流行地是道道即是心如流行地 要 而盈之不如其己揣 者心者信也天一生水天無心而以水道道即是心如流行坎止潮汐往来無人演識得(或云天下至大者莫如水水 抵胜生多是寓言 而言此 銳之不可長 為 為 為 為 為 為 者 老子小多即 物讀 保之無 金戒九五 非 即 為

321

身退天之道 滿堂莫之能守高貴 **兴章字字明** 一能無難乎專氣致柔能如嬰兒生之之 白無客強 驕自遺其咎功成名家。 解凡涉世者宜寫 道持 愈盈 玄保 而銳 愈反

322

生而不有為而不恃長而不牢是謂玄德高即無難無無為之義一高事一為無知年生之畜之開監依無此乎明白四達能無知乎生之畜之開監依無此乎明白四達能無知乎生之畜之 **曹離五色落為者天其四色耶其無钱去之** 者馬夫玄為遠為同則淺近而立異者皆不 得謂之玄夫五色皆不可以名玄而玄又未 除玄覽能無派子爱民治國能無為子天門。經濟體 問玄之說可得聞數曰其字義点有可釋思 323

コンコンリタ 東方未明昧晦未辨昏昏沉沉其色相似予 泰耶故回玄天曰玄穹衣服 点有玄色 為玄常至獲罪去玄遠已天青正未能玄故 数回其正色那点仿佛之詞令人却以天青 制小臣不得衣玄如俗所云黑墨緑為近當 曰皎皎者污赫赫者滅轉明轉 唇轉巧轉 以為養着之積而為玄非即以差養為玄 ション 324

| _  |       |             |          |       |      |            |                                        |
|----|-------|-------------|----------|-------|------|------------|----------------------------------------|
| 4  | TO TO | =           |          |       | !    |            | 1                                      |
| -  | 田廿    | 4           |          |       | 温    | 回          | 基                                      |
| i  | 块     | <b>&gt;</b> |          | _     | TUES |            | 7                                      |
|    | 無     | 聪           | 生以       | -     | #    | 同          | ナ                                      |
| 4  | 有。    | 土           | 於明       | ニナ    | 過半己  | 謂          | 和                                      |
| ** | MD.   | 7           |          | 油石    |      |            | 4                                      |
| :  | 面     | 4 10        | 無有       | 平田    |      | 70         |                                        |
|    | 2     | 較           | 晚        | 早     |      | K          | 同                                      |
|    | 用未    | 三十輻共一較當其無有車 | 27       | 輻章第十  |      | 謂之玄玄之又玄於字義 | <b>差子和光同塵</b>                          |
|    | 推     | 柱           |          | 7     |      | 3          | 茶っ!                                    |
|    | 金     | A           |          |       |      | 7          | \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ |
|    | 户才    | 一类。         |          |       |      | 人          | 回                                      |
|    | 福     | 百有          |          | - mf  |      | 玄          | 知白守黑安浔指                                |
|    | JYMA  | 山南          |          | 無亦    |      | オケ         | 里                                      |
|    | ルス川   |             |          |       |      | 2.5        | Jo                                     |
|    | 為     | 之           |          | 字承    |      | 7          | 安                                      |
| •  | 宝     | 用和          | 1        | 後上    |      | 美          | 湯                                      |
|    | 此。    | 挻           |          | 上文    |      | 太军         | 11-                                    |
|    | 為室當其  | 产           |          |       |      | 釋之         | 7回                                     |
|    | 其     | 埴           |          | 諸而    |      | 2          | 而                                      |
| İ  | 血     | ド人          | ro<br>ro | 無言    |      | 玄德思        | 名之                                     |
|    | 有     | 以為          | 迪        | 1     |      | 猛          | 3)                                     |
|    | 11    |             | 且        | 字提 生出 |      | 加四         | 故                                      |
|    | 無有室   | 大口口。        |          | 生出    |      | 态          | 政                                      |
|    | 325   |             |          |       |      |            |                                        |

無無中生有無無亦無有無去問無之以為用由有之以為則 用故有之以 自 相 府利而為之若欲無之以為有而歸無天地間道理不得 生體 為利逐是看有知有之以為利而乃無 用相成利害相 無之以為 傾 其自 有心無無有 利可見有 用而先有之 用 無 而之有 暴 無 326

到重產無一邊以為狗生子之產無即其所為私利, 子言察不言無且曰亦有仁義而己何必曰 什氏不說無亦不就有有無數忌又吾孟夫云過已然吾儒不著有点不着無有無互用 老悲其貪着心一解縛 子之虚無即其所 為 用亦是着 無有無二見病則一般此光 法 執 者 也而自 九有者我 所謂黄 松自利

馬也 不能的视系之無之之無之之無之之無之之無之之無之之無之之無之之無之之 利 室 天體之為為 第令為目天體之為為 五音之為四天上五音之為五音之為一人為一人為一人為一人為一人為一人為一人為一人為一人為一人為一人。 不含可不 知有見相 有之盖蒙 之為上然 害害言用

問目之手色耳之手聲吾儒順說五色盲目 隱子曰非然也此至理心實情似反說心直 至桑口物多快心事過其害易見其理易五音鏗鏘豈不貼耳静而聽之其態乃復 惟五色盲目故視思明非禮勿視惟五聲 說五米恂炫豈不奪目反而觀之其明乃完 五聲解耳光氏反說無乃不近人情幾于索 329

人大史氏云浮世紛紛眼前一切皆為目也實 馬作用少别而體無不同者〇不見可欲 耳 座 心不亂難得之物令人行妨可作一 乃相為用而非以相反但差氏點之聖人 右 故聽思點非禮勿聽正與吾儒互相 消產事在銀魚金帶燒腰光嗟乎於 縣書之 於 思 明 330

為天下則可寄抄天下爱以身為天下乃可以悉者為為吾有身及吾無身吾有何是故貴以身是為身有問題故貴以有大龍奉明等若議貴大患若身吾所以有大龍奉明若議貴大患若身何謂寵辱充義下得之 何 益状 罷辱章第十三 之 說章 到又 身徑 名上 二等 被而 取廣

得回孔周流列國孟遍干諸侯貴且爱數回以寄托天下之時即以寄托天下者即此三顧皆非數回非也可此寄托天下者必不自有四此詞不可執也言肯以身為天下者乃可 能 聖人貴以身為天下斗爱以身為天下 也 回

奕 震 以身為天下乃愛以其身為天下非 不點摩頂 有天下不 以此盖 說此舜禹 太高渠不論 孔盖不得不如此下此 有之以為患無之以為貴 好区以 有 放 踵是 天下而不與之意言無身者 治亂只是為人其 明 數曰非 無身之無患其可貴 則 有所不可回墨 然也墨子正自 桁 偏 不自愛 己爱 333

够明名一视 其一世界大大無無只不能是不不以發見 故即無似能執蒙此 惚等浪 一、排學出不上有字上為見松耳說文 是謂 不同問歸非来不 得之無于有此初 不 334

是謂道紀 亡子、又引 者有非終有点自有為之有者無状無象之 問此章說無是何物有是何物若說事物 而不遺事物耶又與身中造化隔着 不可見聞羞說道法又何有状象豈說道法 恍惚說在後章無不然無固自有為之 其後就古之道以你今之有能知古始 一塵是 335

〇大史氏云歷代真詮回存無守有煉情 天地生其熟能和之〇宋圖南陳先生名 两忌即造化在其中而事物不是言己非 御今之有指着基的此其間道法俱泯名 中太寫 觀心有所本說在 錦布夷本此今稱道紀司太本此又思玄 有精 有物之義執古之道終 本經首章 心歸于 先 理

336

諸故強為之容豫考着冬海川猶子若畏四隣 古之善為士者微妙玄通深不可識夫惟不可以見不當執有也以見不當執有也以見不可識夫惟不可識之對然歸之持盈 有之妙放不下眼 曰不依一法而心常定只為信不及無中生 物事都選延丧敗而已奈何 前種種的勾當可惜見成

問 何 据納污些子妙計都在于此然渾子若獨 居回此即所謂玄也若子一生和光同塵 有道之士猶豫嚴敦既知之已渾子若濁 作行盈是以能松為精頭等其差人 338

今之賢智者但 非真 侈靡不有是真濁 静而觀之自知其為人此獨 **愚世之道其愚不肖者自謂能** 不思其清以至指 徐清是真牛真馬也 獨也如呼牛便牛呼馬便馬 图 .... 和居己于清而不知若濁 也 狂 而 而 訓 自您無不為放 若獨是不清也 安浔為人其視 而 居已于 非真馬 徐清 僻 339

道也欲 盡豫故回若回強客餘城此係生以上無 預備者 静自居清生不露 萬世耶〇冬珍川 張賢智之名豈取愚不肖者所為以 子姿電千里老子自處還在賢智之上并 保此道惟 豫子若冬沙川是冬沙川 特盈保泰莫善于此要 既 持盈者得之故 臨 孫又張薄當何如 不新成安 循不足 敖

致富 非 盈者何 (建)岸 僅 免極等盈損 存實循有 致 虚極章 僅以精神言也 和常安 静政不餘 物 保者又 第十六 萬積以損 本作為和常客客 体物厚盡之 何 静远近极大 思之 吾故以言义 非 居至言承 思 僅 僅 極于為上 以世情 静無道文 復企為而者安 夫。 不静 不 言亦 但不 當盈

王蓝 乃天天乃道道 至命心由此情習去又 周 物旨備于我道不離物 理故曰萬物 極静篤道 得其復復其見天地之心觀始得萬 觀者歸根即復也而静又 理基微 乃久沒身 静觀皆自得道止觀什自 何 功 須就着萬物耶司夫基細吾儒盡 夫基細 物即是道亦 澒 342

是謂無 常則告故為公與王容似冤廣公似無 休其實歸根自静静即 自常知生之無常即知復之常矣不知無常 澒 何 居盖物不歸 解字義只就容公王而義在其中言容 明 明 古之義夫不知常者自無所容知 故知常回明不知常妄作函能 則不静如人不 "復命非有等級復 宛 私此 則 灰口 343

常便為世所容而寬廣不必言矣此重名號 老子言道何乃及名曰請者篇中侯王君臣 矣只可云久而不殆知常之言盖如此夫曰 不重字義曰天道心名號子曰天亦是名如 漸而尊之意至天則無以加矣道則紀乎天 至天道而極名號又不已言自容至天有以 王只是王天子是天子亦有王而不天者然

344

闋 孤寡不穀何憲 乎其意湖矣豈座産養生家言如山人富 子之書不獨養身亦以治天下當其 耶若必以道理解 稱皇稱 兵之說 不忌周室經綸手段此暴露一班 朕不獨 但保 其血肉之 非 名 則公乃 有位素王元公皆 此所 稱通上下言之古 軀 王 者状况其道 义 說不去 微 西 有 手 况 出 位 微 老 者 國 理 逐

遂偏太 成事遂以下與上似不相属曰若不以 不 也言

京子百四我自然非真自然也我自然而以為 京子百四我自然那不信者而歸於信美如五伯葵立之 上幾之太上似三皇之世其次似五帝之世 上幾之太上似三皇之世其次似五帝之世 生 我之太上似三皇之世其次似五帝之世 34

構怨而後 愈東而道愈薄矣若功成以下 得 **乡其次似三王之世又其** 第文不 能使百姓皆謂我自然 合態連 無為而未當一無所 相續耳自然之道治世養身 無為小此章之意也始於有作 衛俸而有 欢 也去太上遠矣 成 則 另起正說 為雖 插 塗人耳 伯 条 有 興 世 348

皆回我自然 難見及至無為衆所知故功成事遂而百 智慧以下三 11 12 25 一段其 理易 仁義禮上 師道 理 智之自 非然 自說 然来

点透大道感有仁義仁義非大道耶曰仁義

問考怒不是乃属仁義與上不和有考慈意 盗城有餘即治平不足天下無事庸人擾之 同以為文不是令有属之什似已民利盗賊 詞者非以盗賊為不乏也此有餘即彼不忌 乃稱不忌得無強乎曰非然也此真以文害

351

悉其智巧此以巧感而彼以巧應此以 菲 而被以利来天下後 天下穰穰皆為利性 天下己安己治 謂 訓言 而盗贼安後生 巧利中来雖 利 治而不患其不足則巧利何米雖順逆不同其巧利一也 研盗贼亦可也故曰法令滋 則謂無盗賊而絕 被 此多事矣夫此盗贼 竭忠盡謀之士誰 15 利 乔川 何也 所使 者 往

352

|                                |                         |                |     |            | <del></del> |
|--------------------------------|-------------------------|----------------|-----|------------|-------------|
| 絶學無忌唯之與阿相去幾何至<br>-今之學者不過——指摘名稱 | <b>点以絕聖智也絕聖而及學以益之為學</b> | 絕學無憂草第二十       | 意如此 | 國今安得盡臣而告之文 | 章盗賊多有知此義者可  |
| 幾何善之與惡相去                       | 智有利絕學無憂其日益為道日損絕學        | 智來聖智方欲其此章絕學上承絕 |     | 文不是故有屬其說   | 可以治身点可以謀    |

嬰兒之未放来来子若無所 如登春臺我獨泊污其未此若 池号俗人 歸,聚人皆有餘



總 顏之所謂心也何 回均之學也有 有差别是非点何定 當朝祭 若初不學則所絕者何事老之所謂 宣尼好學总憂老子 皆善急而惡緩其間 矩 衆人方盛 好有 唯皆應聲唯急而可該 衙 滿 絶然必始于 相去能幾何善惡雖 心固是不同 獨永央眾人 絕

泉人之的的以已之問問而為泉人之察察人之心合下如此又安能舍已之界唇而為 者状衆人皆有用而我獨預都我之不如 不求在人又鳥知太牢之為美春臺之為適 失未放之心常恐有餘安知不已但求在 快己而我獨恬淡衆皆有餘我獨不己我思多 以此而其愚于人品以此但贵求食于母不

裁此皆侵絕學中来故無有畔援飲羨氓其 好惡爱欲聖智俱失仁義若遺以庶幾其 自道間學 不之道無 窮為者憂 彼物而若

以見歌南吾何以知歌南之然我以此玄人養歌門一人提客與中有象物真信者及今其名不有籍其特甚為其中有信自古及今其名不精養養家的有象院芳惚其中有物寫芳宴芳其 問道之為物何物象何象精何 12. 有無象之象無物之物不精之精不信之 以為有非道 數然竟不知其為何物何象何 也信 以為無心非道也意其中 信 何 信 信 信 358

知属之氣 中義在前後 當点不遠試求 中之先天數曰 際無過不及 極中之 前 敷目 在 左 鳥 吾不 大 恍惚写真之奏或点不遠 後 右 不。 極 即 华 2 如立卓爾者 間 知之属之 知武思其中之中之義 數回為乎知之或後天 不 離子此求之思過 而其象在 理數曰吾 耶思之 有 無 理 半 盖 無 359

道而立者非耶吾又安得而知而卒莫識其 聲無臭上天之載者非耶孟之不發醒如中 幾之矣當十里〇光子不但言其中有 中之中未皆後事于恍惚的冥之際而思以 為何物何象何精何信也其不可知者乃其 所可知其難名者乃其常名倘未當求之其 又言其精甚真若塵髮不容假其中有信而 精

其中當另為一款與下文二句相連俱根道 去以見其為常名常道也故下以衆南替之 于此常須理會○或云其中有信 文義亦相属詳之 之為物說來言其中有信自古及今其名不 刻不容察不知何物之精而能至此吾 則全章第二十二不必粘着上 玩上文三 文而 上言 361

一一固是易簡要必有

|         |              |    | ı                 |                   |                    | ı                 |
|---------|--------------|----|-------------------|-------------------|--------------------|-------------------|
| 百能自然故當同 | 草第二十三川新之意又提出 | 在矣 | 穷真精真之内以為應事接物之本一固有 | 于此當在曲直新舊多寡之間而求之忧惚 | 成又回得一而萬事 華前載管魄抱一一本 | 以為之一者在天地聖人各得一以清寧生 |
| 363     |              |    |                   |                   |                    |                   |

於失者失亦樂得之信不是有不信 於道者道亦樂得之同於他者德亦樂得之 道者道者同於道德者同於德失者同於失 者天地天地尚不能久而况于人乎故從事 希言自然故飘 曰愚意以前多言影 希言自然謂人军言自然者果如此什 風不終朝縣 觀則此希言自然 雨不終日熟為此 同 364

飄風驟雨不 寡常人言語說得支離便多勉強不自然安 者 能常多即以天地觀之和風甘雨自然長 者盖以凡事俱要立異故多勉強鮮有得 事于道者 見天地点須易簡 似謂寡言語之人其道自然盖吉人之 體天地易簡法乾坤自然随處 不無過多便不自然亦安能久可 而况于人乎夫人之多言 365

馬何害其得且得失太何常之有我此一是 其于此道信得過無有不信故能侵事于此 與失相去何若楚人得方不嫌于失塞翁 故曰希言自然○問同于道德者道德樂得 倘不信便不能同多言少得其去自然遠已 同靡不有得有得則可久而於道也幾矣由 之是已同于失者失亦樂得之何居回得之 366

固為有 洋 為君子不疑 所得者大 同過其 被 自以為得 一是 得同 人可 洮 語云 立章第二十四点 償金買已出此意也故證父據 所失實多諱 千失者山未是失昔伯至 各 與人同功其人未可知也與 知己 得其得各失其失 同失樂得豈謂 一君知禮 說承 来前 自章 同手得 人以為 見曲 是 耻 獨 下全

思之凡行者亦須屈曲其身始 不立與在 故有道者不豪也。 於者不長其在道也回餘食不行自見者不明自是者不 則直相及用以什之 之而 意我馬立 明自是者 368

食且行 彰 食精行之義何 大步疾走其身先直而淌矣 也亦由也盈科 于爭人安得不爭物或惡之宜也故有道 之則 眀 有功猶之食與行也乃践而路之 己不能無忌復 餘且對矣夫不能食且行者見吾 後行路者不行豈不相及 居夫人本自能立能行本 餘且發馬則先自 餘 而 369

強為 不 成 之 之 自 憲 混成章第二十五 大个大。天名生。 大城中有四大而王震一馬大城中有四大而王震一馬大大城中有四大而王震回及故道大师是京帝帝帝不知其名字之回大城中有四大城里及故道 道此原承 歸言

曰 道 地 貝 在 自然生道道生 有 不 混 天地 熊 成 两 道 尚 能 先 故道 不 有 無 天 生 地生天 法 形 太 天 自然自 天 地生 極 地 熟生两儀道太 天 地来生道在 可窮道不可窮 狱 地者先 無 地 天 極 地

朱至矣茂 混成先 王然 地 也 力口 生混成 矣 也地 而與 自然之道 重文 鎮岩 静不 de 杰相 372

輕表 其義何若可什老者通其意莫泥其詞知躁 即 静為躁若恐則失君已知之矣輕則失臣 輕君而輕乃臣道若而輕下同于臣故 則失臣若躁則失其所以為君均失也 知輕知若即知臣其知静為照君即 以火者少異謂輕則失君躁則失臣心得 1.64 臣器 則失若為 知重 而 373

日では 然君臣等字点是借言不必粘看萬來夫失四 自當重己 末君臣二句只根首二句說言凡為君子皆 臣為輕君令臣共非君重臣輕耶而其道 君之君即躁君之君静為躁君心說人君耶 不可不重静而萬無之至又安可輕躁於輕 則失臣云云然以輕属之臣何也回以分言 しいまし 解者乃以君子即屬人君而失君 則

是一行無報道養 急則失人君之體此解易 公善 發行無轍迹章第二十七之山 東則躁 **芦等文義何** 結無絕約五 人臣之 群之 如固 而不可 道章 與亦 解是以 上重 文自 不然

認 問善行以下至不可解似無容解已聖人 下心無可提 常善教 除行善是也製明 惟善字報字貴爱等字俱要體 成其次具難智大迷尾謂要 而且善樣是樣人亦無形點 解見前以善而 376

不善人改人之不善固是資益以廣吾之善太善則不善人亦吾之資善人之資非必資 聖人所以無棄人之意而解者以為以已 上資師質自 人之善則者固人之師無葉人之不善而我 師善自及人乃住不貴其師好楊己善不非也至不貴其師云云方與上相及善固 和因此重貨一遇二句正 與上相及善 明

ス丁豆店 故雖智大迷此其中有要妙存馬非聖人善若此者是謂炫明而非能明自見者不 熟 善吾資点須是炭惜 旅客 新知 其 祖手 雄 能知 雄章第二十 2 ノえ」 此。 宗段 都開 在天 下擊叫辞 彩為天下彩。 亦可老子 他不爱其貨輕奈 赤此 可與 老上 子文 一不 生必 大相 其明 學粘

器聖人用之則為官長故大都不害緊不合為天下谷常使官長萬物 操而割則復身数大製割下各為天下谷常使乃是沒歸北樸構為下為為天下谷常使乃是沒歸北樸構為 未喻行己在清 問雌為谿唇為各己知之矣守黑為武竊 合為天下谷常徳乃是沒不之意義養養 一名常徳不成復歸於無極知其學 以武馬回以清濁為黑白以浅之乎言老去 濁 間猶然不可為訓守黑 樣散則為 379

黑白之說不過 豈非知自守黑豈不可以為武此玄學也 者 者皆黑且 少江 炳 獨里也 耀事蹟路 人皆彰明 行日中我 ライノ 如 凡 我 彰過為表恭大其聲色無 酮 顯然可指 在陰 借 獨韜 白建白诣為之潔乎如功業 顏色以明 程人在門 **酶人皆炳耀我獨沉潜** 老指白 隱 凡混 顯非必清 外我在室中 然無形 那 白 白

禁約可以為舜卓文君可稱節秦始皇可稱 **尚白而子好玄玄白即黑白之說若必清白** 人以黑墨絲之色為玄可見黑即是玄又云 聖如近世故人孝其之流自殺其身流毒百 不分皂白皂心黑也亦玄也故楊子云人皆 而濁黑人皆去清而處濁則盗跖可以為夷 天下萬世未必非此說為之老子吾 381

選白亦 夫子所心師者其道乃 亦 及 當黑 在 所謂 則當 儒只在許多知字而其作 許多守字母意必母固我當雄當此 在其中就是清 和 任 光 自 同塵者正如此然老子病痛 雌當黑便黑而我 然又 何 獨 潔不要表表 此郎但守白之 守 叫住 用異于否 黑不 與馬又 儒 白 當 順

安排 為守白老子期處世混俗而其私意点在 先知雄白知其在 聖人一天地之心高山大川青天白日太山 弘及在此我獨守雌能為守雄我獨守黑能 為式而是 不無形骸尔汝老子欲和光同塵而形 自在行漆丘垤不遺又何必為豁為谷 m 彼而守之于此未免計較 有行神之言文

有 因其文義在或行之下或随之上言有 沙 随 非 似吸吹是呼 不 聖人處一化齊執無御 而 有戴便有原 可 雖 為 初 有 無意義而是以之上 而為者常至 為而謂之無為 如則成者 ·随俱是相反而實 未必是而毀 敗 有点去 若 也太宜可 行 又 随尚 其太 かス 關 者 行 基

万為果而不得已果而勿強物壮則老是謂不不為為其不得是其人軍之後必有这年故為者果而勿於果而勿於果而勿於果而勿於果而勿於果而之後必有这年故為者思而之為於此人主者不以兵強天下其事好選師之 大二二日本 道 主者不 ノラフ 言品 天為

道不道早己 戒篇中每每及之何也回以弱為強以柔 問老子以為富國 老兵殘進欽退速古今将器不能易此孟 之心果為成功之本勿於等是居功之術為天道上属人情兵不必有強之點貴有 剛此其家善譚兵者干戈荆棘師旅戲 見為天下者以道不 強兵之書而此名以兵為

为将自寫天地相合以降甘露人莫之令而自物将自寫天地相合以降甘露人莫之令而自物将自寫天地相合以降甘露人莫之令而自為常質之在天下由川谷之北江海 問道常無名作句撲雖小作句則道是 又似有名且無名前已言之若道常無名樣

道法自然自然之道蔑以加已故天下不 是文義不甚重道無名樣終来有物渾成 **点無形回還當五字作句而無名暴斷樸** 天地生小莫破大莫載又樣質也質任自 作句下雖小又不知為道為樸道難說小樣 下文鎮之以無名之樣樣点屬上文然此只 意言是道常無名而且至樸雖小総承觀 ししばし 先 390

ATILL X月 物 场 殆 母经 而止若 天地不能 王守之 功 群道云云言第 說 此品母由 他不當 用 其 能主為 而不知 大 違人又 洲 有 横而器 但 止是求 少分 雖 既有便當知止 物至道而止川 何 無 天地合之 始制有 名 煩 加于道之外 令而 天地 能 2 档 始 降 知止 名心 有 也無 名 至 乃 既 名

保機亂及正恭生于否偶見一方其福自厚如曰和氣致祥理所自有将與複祥事点非 夷避除僻壤山澤之間而此時有其理又何 英超紀化生和風甘雨景星慶雲曰世道陵 夷遐 常能守之庶其水久 江梅之孔濫而無所歸來己豈不殆我〇 問 清 厚 族 非 何

有是的真 受性知 - - 、 - 、 - 1 者富強行者有志不失其所者父母者智自知者明勝人者有力自 問死而不已者壽其義何居回難言也否為 能 大口 之仙 知之此其間公有先天地而生不以生存 人者智章第三十三以亦 智旨什 2 | 而承言上 死而飛行物を 未文 句和 乃止

自思之無能名說且死一過再作生涯雖然當品不遠盖必有超升生死之外而非造化如千劫不致吾儒心有堯升生死之外而非造化 後天地不死不以死已者 大道汎步章第三十四 近北有非 無 不此 敢章 在 什氏有一真自 說後 来無 無名 非樸

為京京馬灣馬灣馬灣馬 三十次明 大可 大家章第三十五 Trible of 不為主常無為可名於不為主常無人大是以生而不辭,不為主常無欲可名於不知之常無為其和言情身形不辭,大是以聖人於可名於此 道而言大

是聞用之不可既無味之味無聲之聲用之於此道之出言淡乎其無味之味無聲之聲用之於東與所家天下住住而不害安平悉樂與師過客 意或云尚時關令尹問道于老強其著書 問安平泰 者康恭総明不害之意樂與餌過客似與安平恭有以異乎回安者安寧平者平治 明不害之意樂與餌過客似

樂餌以止過客疑其别有大道故老以此告 母徒求我于言語文字見我于聲色臭味則無窮聽之不厭用之不可既執之不為害子 言雖平淡無甚意味與事無可見聞而其出 樂與餌過客非不止然橋涉聲泉猶可見聞 用之易既只可信宿若以吾之道而出之于 之言能執此無為大道天下自是和平今有

利器記念将 章之出道 知意入何 雄然于等 整明明谷 守老機自

道即回此此人我上說 造 問老子将衛必張 由 冬元亨利貞皆是物也老子明天地之道衛而張顯諸仁蔵諸用亦自張而翕春夏 化上說道理自是如此張 地 不能違而况于人乎不舒聚不發散 かス 縱 便不勝其私意若就 横 押闔之術安所 九 他廣與之說 固 雖

道 自處于去務使強剛常在我則能當處於 機 盗機之意盖欲人常蹈生機毋蹈殺機常 闡造化之機以示人而 自 滕 而 之何 額 理返而求之身心性命亦此機此理而無為物所勝推而廣之天下國家 有 分 如耳不然仁義禮智之道豈不是 物之仁争先之義我但老子常 歸之於柔弱馬此 碩 गार्म 則 400

将不欲不欲以静天下将自正 静天下自云而化可知矣〇上自無 而知止復逐於無此自有鎮以無而自公不 無為而無不為候王守此萬物自化化而有 太史氏云無為多落空有為多看相此道常 問道常無名章已該此義復申言之 作又鎮之以無名樣無名故無欲無欲 何居 入れ

| 光子或 的卷上終 |  |  | 吾人所宜出守者知止無欲其要缺矣 | 凝其有有無交人名言两忘而無名之樸則 |
|----------|--|--|-----------------|-------------------|
| 羅祿刻      |  |  | 無欲其要決矣          | 两忘而無名之撰則          |

- 3



你有以為上禮為之而 然為上 為 上 不 後 是 乃 治 上 不 他 是 乃 治 上 不 也 直 是 乃 治 上 不 也 直 是 乃 治 上 不 也 直 著

去彼取此 而已有二乎我然吾儒言道亦自有 智有以異乎曰無以異也 406

军言性與天道孟子便 章觀之上仁 無異同言有深淺 夫子只說一仁字孟子開口便說仁義夫子 有 老氏析而分之心返於一然老子所見固 别而其 而 有以 作 為 用点殊非淺近所能識 者 為 2 又何以云失德而後仁曰為 而無 吾 儒 以為似 說知言養氣出来道 一以貫之松縣 既属下德 即以此 松一 自

德至于義禮皆属有為立言毫忽不尚若攘 德是以無他後又言夫德則當有德矣目前 之有以為即失德亲豈不至于仁前言不失 被豆豪見色唯之與阿相去幾何而天下後 之不失德猶後之失德也後之失德是即無 知所爭者何事戶言甲間林酒兵戈乾飲 而仍大足人情未进滋亂多属爭攘又不 408

文 必也行 不逆不信匹戒前識抑心先覺豈其始 被 奢 王 豈非亂首至前識始愚光為確論 不識不知順帝之則議心無有又 什 終多事馬故 氏小戒業議夫子不貴多識皆此意 徐 如夫子之議禮 所無事如無之大智而後可必 天下無事庸人擾 後可

為天下真其致之一也天無 哲 之 得 章第三十九 杨小师 恐歌谷無以盈 無以為貞而貴 無此 為不 以寧神 恐以明明 道承 いるの

問 車不欲碌碌如王洛路如石。 自上言之抱一之一似属人身混而 則言道矣此以下第三章道生 當與 Jul 極此吾儒口中語 同 解之者云道是 日延 411

惟惚而其所謂一者卒以莫得而名此之得道又曰無名無形有物混成道之為物惟悦 氣推氣不盡一欲以理言理何 竟是何物上言無為自然庶幾不遠又不知 維不知所以即老子点不可得名強名之日 自然之一在何處欲以形水一不着形欲 一竟得何一或曰一無所得得即是一得無 名一及覆思

靈谷不一不盈 有一一即是得一 谷為盈在 理 所以天不一不清地不一不寧神不一 **瓜無有氣一即是一是二** 非得 物為生在王侯為貞固無有致点 在天為清在地為寧在神為靈在 杨不一不生王侯 一無有形心無有名心無有 处口 非一得即得 不一不 貞 不 413

男 不清 各 有 女終 魄 松歸于人入于異類則不見何者, 百子 所君 則不靈谷一以産壅 或可窥其所以昔子思子云為 形震以氣 則 不寧神 五五 回無 王 但 魂 非 物 研 斯 有

物 故 谪 為下賤 天下不 不二一言可盡無幾可名 以下只承王 〇 久 便不免于職 非 我 张臣王侯若不得其貞一而徒 承王侯而言至高且貴者莫如 即回下 作 問此章前只言 古必欲得其所以請求之所莫 賤 故王侯 非 自稱 也基本近于一貴 一後突入下賤 什氏点云不 置 自

而貴高 基回本則 玄 云 ~X 非以下贱 相 之道常後貴 及者 同 粘 アス 道之動章第四十 歸 アス 1 去 下 然為一 說下賤 高 业 不 遠 則 說 一自該 致車以下又無以為貞以 立言之序意自一質不 到下贱又從 說此 ん。貞 到又 八八上只 及徒 酸水児 說 转下 殿 憲賤 玄 同 以大玄 說 說 杂 歸同 到

416

無又生于 問 嬴 回有 天下萬物生于有有生于 之動弱者道之用天下萬物生于有豐無無即一也有 無生于一一生于道道又何生回 極之先吾鳥得而知此萬法 有有復返于無有無相生 無無生 何 在

動明 何處之旨也 418

道善貸且成· 大器晚成大音希華大家無形道隱無名夫惟 為下士所笑豈不是道無為自然至平淡至高遠問不笑不足以為道二氏索隱行怪還是為 、人引 道生一章第四十二两中言之心重

生 天下之至柔章第四十三四班為那人之所為那人之所惡唯孤寡不設而主之人之所惡唯孤寡不設而王之是其死吾将以為数員之而益或益之而損人之而益或益之而損人之 生。乃而之 布及之 正以知無為之有益不下之至器,馳與天下之至器,馳與天下之 名 與身章第四十四 野多蔵以厚色知多得與已熟病是故親親身與貨熟多得與已熟病是故 益不言之数 至致 而此 申言之多嚴承前章損益 無為之治四天 厚之義

問矣故提出以醒人而得失則名利皆有之利清濁不同故三代之下惟恐不好名而志在其中盖緣名利两關利充難被而為名為 然甚爱点可說名爱名点自有費所爱在名 問大費多蔵之說似品指貨利言而得失点 え ナ 422

其 夷所費尤大 六口 也 此似 石宜寫 名 知爱 布 無之 名 利之費而 一通置 2 秋 故 與 利 置座有不失 回烈 此同否曰前草知止不 故 不士曰 36 名 狗 則 大口 0 與身張 名貪夫狗 愛 問 分有 道常無名章 析此章真萬 問 名之費爱名 失知是似 親 熟着并 利 均 狗 利 423

其用不敢大盈名神其用不窮大直之義而察言之義而察言一五過若昧以下慎益 訊得無弊孔之戒得孟之寡欲部为走子大學批之我得五之寡欲

為天一正為心言二一大法門若納若拙此老子一生作用 七十又月 異曰老子于此道理盖三致意馬前明道云 若批若辨己寫前為由金柱直中老子一 學術無非是這箇道理他日告吾夫子曰良 云猶說得此此章言愈簡而道愈精矣若屈 明道若昧前已言之此大巧若拙又何 Sur Com 一句清淨二字此

天下有道都走馬以糞天下無道我馬生于郊之無欲之無欲 買深蔵若虚盛德容貌若思而夫子以為猶 龍出此意也但若字属之道理則是道属之 正之分也辨學行者審馬 人身即為私道無心人有心此天人之介邪 天下有道章第四十六天下正言 之清 而静 歸為 426

直是 問前篇言兵函 明 清淨 譚兵点 山山 好無為之自云爾言清為 巡盖 見り 貪 由 戦 危 皇 不 能無欲有 此就 不重論 好大喜功禁 我馬 淨 欲 兵只借 何 者 居回 則

行長安積後四百五年 脒 一,人心之欲無窮愈欲而愈不過一,人心之欲無窮愈欲而愈不過一,人心之欲無窮愈欲而愈不過一,人心之欲無窮愈欲而愈不過一, 不出户草第四十七 為此女口 之杰业 益伐 而不 約言 之教 428

稱少是 問 明 者虚室生白 不出户 自然知見也 以聖人不行而知不見 漏 自 以為周 何 不出户 静 由 閉 該動屋生 知而見 居 門造車天下合轍 龍見皆是物也 在目前遺在十 明飲之愈深出 何由見曰天 、初 名 赡 彼 聡 429

多者施博得一而萬事單用此道耳為者施博得一而萬事單十八此章心重自然之道。 為者施博得一而萬事單用此道耳為學日益章第四十八此章心重自然和為學日益章第四十八此章心重自然和為學而為所不為其為明正章的人無不以多學而為不是不為其有以取天下者常以無事及其有

然無能生有無為則無所不為雖為而至于 萬歸一之意由仁義禮智而歸之道德由天 道却以少為貴旗之又損以至于無為心自 道不同而道不由于學若學則多以不妨而 問前篇言絕學無憂而此言為學日益何也 地人道而近之自然始于為道終于無為矣 回此不重為學只借學以言道此以見學 431

障道点 夫我可見為道當日損而不當求之多也〇一于無為非損之久損何以至此損之時義大 障道品絕學無憂之意不然豈老子而求或云為學日益則為道日損以見多聞是 學子回下賴之如 道欲損方說得下然斷章取義点自說得 取天下若無不為矣而實以無事取之上本 何 說 須日損之下添出 光皿 432

善者吾心善之得善失信聖人無常心以百姓心為 名道 損 之又 損 聖 為 市心気無い 則 損 無常心章第四十 損 可損 者何物 宁事 故 損之而至于無為乃 浮之— 回損 者吾信之不信 心善者吾心善之 九 事取天下 損道也道 可 說文 来無

其意 福善回吾無定形聖無成心有于此為不善之四其所不不善之如家憂点憂家喜心喜家与當其所善而善之因其所若不善吾太善是好人所惡矣安 情之得信矣聖人之在天下,慌慌為天下簿 善舜役而善之鬱陶思君誠信而喜大舜 為天下軍 434

養民者善固善不善点善皆後而疾之心易數回以常人之心說求之易當為分别以拂之今數回以常人之心說求之易當為分别以拂之今數可以常人之心說求之易當為分别以拂之令數可以常人之心窺似有愚點首之意以聖安有不天者回聖人皆族之與如保赤子同 動 要 歟 第之心即聖人待民之心也回舜之 天 而此之 信 民心以天 乎回聖人之 信 435

生動之死地心十有三夫何故以其生生之厚出生入死生之徒十有三天何故以其生生之后之徒十有三民之出生入死草第五十時揭養生之旨之 當有去取以抑之回善善 之聖人 善 聖人安信 敢不 外信異竟與吾儒 也雖然子孫也也雖然子孫也 告子 436

と引 陸 成以其無死地 我其角尾無可 一愈厚 鶴 不遇虎児其理何 不遇者以存乎其間 皆兵得失置之度 則其死愈速善構 所指其人。兵無所容其 不遇虎兕八軍 如回不知也意者 即生死横 則萬人吾 胸 437

夜 身先其神旺其天 被兵以不死 則不入矣 之而以不養養之外其身而身存後其 行者見 水不濡 氣也無 アイオー 何 石田 者常在 生者 虎也射之没失比 以前 不熟醉而隆車不死点此意 全、 能生不死者欲 故 我物惡得而致死之首 有 入山不遇虎 無生之公而後 死莊子之 知其為 八軍 身而 438

則常不必其生生故多生也生具則先自處于死地故多死善攝

之生而不有為而不恃長而不宰是謂玄德然故道生之畜之長之育之成之熟之養之 ララス 作婦了生 他之貴夫英之 得教工 上大道 440

問報常之義何 為玄學之宗祖無名天地之 下之母此母人未 固精集神故 氣然 氣 其光復歸其明無遺身殃是神運歷 也 不 去口 其氣即當守以神知子守母以 獨 居回此章分明是養生大道 不 存其神又當固其精塞分 得為先天人 勤 **若附其光未免傷** 始 有始即 既 得為 核 為

事 損 则 其事未 惜氣慎階 住 合 則塞冤閉 而神常為之用 免損 矣然又不可虚 謂 ジラ 在小守不 順 欲 精 門 則 成人者于事有 則 分 而神太與之俱故不拔濟 眀 惜精 逆則 故終身不 縣 剛 精 自 成仙之事寡言語 而在柔專氣 住 用 則 勤 氣住氣 強 濟而于身 陽自 精 恃 氣 住 神 则 有

442

**團圓復歸無始追非長生久視之道萬世玄花聚鼎五然朝元三家相見打成一戶子母退蔵于塞温養沐浴之功都在于此所謂三功夫精化氣氣化神神還產至骸常則洗**公 静為四光迈照波命歸根復命日常守 盖自得毋以後至復歸其明節節

443

19111111 此寓言也惟施是畏即塞光閉門收飲精問此章言大道乃以田上衣食為喻何居 首 我介然章第五十三 大起 道实 即然 嚴分 常明之承 回 444

是平正而民好性都走小道形骸上用功而 母務外發減故什氏有聲色布施之說而顏 何以果于跨多關康設嚴盜盗者我吾不能 于有勞善施伐之稱心此意也大道甚夷本 盗天地而反為人物所盗是安是以語道曰 味博治見聞精其外則有餘和其中則不是 心地則荒本原處空屋而色澤可觀沉耐世

是之謂籍冠兵而資监 生深言之則性 然則老子大道止養生而己乎精言之則養 好經雜伯 治 飲食也徒務聚飲損下益上貨財有餘服文采也崇尚干戈帶利納也暴珍天 田甚燕也海内虚耗倉甚虚也粉篩 雜 夷務動遠略朝甚除也不命推而廣之則天下國家 命推 糧非所以公好惡 446

求之一家求之一身又求之一心無不可通 矩治平大道 易以語 此及而求之一 吾文 德 謂道

含徳之厚比乎赤子 大下吾何以知天下之然我以此國觀國以之國其他乃豐府之不之然我以此國觀國以 行骨務筋柔而握固未 北。整 壮。猛 之。數本 東京之大道也民國 以天 合。不是 乃善故 常承之上 而。據 道文 作一鳥 即而

是謂不道不道早已 たいと見り 山不遇虎兕欺回然但此以他言不止攝回然但彼以心言此只說理猛數不據即問念德比于赤子即大人不失赤子之心 摄 11.7 W 想只是論理有此事否曰牛羊數曰然但此以他言不止攝生 強。 松祖則老

虎 伏德重鬼种驚其理自是如此若驅蛇龍 數含德之厚乃爾此非其明 維字不據也鳥覆墨之不轉也后根非赤子 理下至精至和心含德之厚属精之至真精 総属神功猶 豹乃神聖之鴻功遠 用此又一 可以 稱 外道能謂無此事而實有 理 也而降龍伏虎左蛇右龜 猛虎剔鳄魚又大儒 証數道高龍 放

頂益益而助之長非後無益而又害之安作函故知常曰明夫謂之常初非有損又 道早已盖 妙合和之至太和 不 氣 一有品 勤 此真常之道也 則 物 社 则 強 則 而 和着 為 必求助于氣 光 保 合是以柔而 鴻 故 ग्राम् 和和回常不知常 老 新道也是為不道 見小 精 THE 秀金 者 陽 散其道 触 也 強 既 课 動

家言嬰兒未孩大人不失赤子之心意点不 安老城之我故曰專氣致柔能如嬰兒子曰 安老城之我故曰專氣致柔能如嬰兒子曰 安老城之我故曰專氣致柔能如嬰兒子曰 安意嬰兒未孩一段和柔之氣自少而長自 常其應不祥其早己也固宜〇皆 聞之養生 452

無然和至無念未能含德之厚且後懲念室無然和至無念未能含德之厚全真之士我 知者不言言者不知悉其名附其門挫其欽 遠吾儒懲念室欲亦求少復此精和之體云

而贱战為天 厘

可是我 器 果品 為 人盖言系 四句每每 回 民自富 其理 好大喜 易 與 岡川 明 精強 上 相 及是 云 可妄起爭端 2 455

漢武秦皇可為明鑒也非 國道全形也以奇用兵命延析也無事取天 前日所以當以正治國而兵者奇道不可利指即烽火通甘泉于天下何損好静而一种民正可以及觀漢文恭修玄默天下幾 為常天下不可以有 無欲故静自足以該 打事取故當無為無事四國而兵者奇道不可 之矣解者謂以云治 利 器滋春之記 歟 456

温所情智其改料是 之理有联 不為也天下 也天下多忌 南所伏, 那知其極其無三章節, 其政察察, 其及縣 用點契馬雖未論! 以至多有皆言多事 缺 缺 華 其弄 而道

而高為 殘 自缺矣熟知其極言禍

善耶而善未必福其理本自難知而民之迷 相尋熟知底止豈無正即而正又有奇即有 更甚么民散久矣之意吾安得以一切之法 無事中提之為而不為四句不必分属 行之是以聖人云云方而不割即上章我無 四句意雖方而不割似好静自心魚而 似無欲自朴而直肆光耀又 松括于無

459

有幾之其 養時中 義不 道不即在 出 思事 业 一一一一 以且不上 IP 能能肆文 根長不似 深生耀不 固久盎相



事 解 問 可 属 天己 **兴章**分明 以嗇 指 萬 即 明茅茨土階 mf 天 無客 下母之意豈真有 人 物 也心即 收 而 說 問 言 治 愈 精 國 也 事天 天 陷 神 但 可 不幾手 也 治 例 可以 見 天 况長生久 事 強 天之 有 耶 耶 國云云即 飲 嗇俊 凡 親 言

帝固可以家國長久也况沒身不殆即長人之道以飲 復 天非帝 者 預 即重積 飲番精 其子豈不 能員大舟 克己一日 不已即 文 462

治大國章第六十上重儉的此重安完沒根蒂深固長生久視之道易以踰 簡縁者事保 樍 餘員大器德而重積何所不能又何窮盡 精番氣點聪明絕智應則真元 静說 音來

寬猛 京小鮮九一毫 治無 **興章治** 順吾身鬼不神群魔盡掃由吾身先 天下不可為也為者 間 では 所 身若京鮮 大 不通前言之矣治 國此寓言即曰 乾動不 頂文武火况治 敗之治 市之力有道之世其應 治 大 國差京鮮在 國若京小 國 則治 Jt. z 身

**4**64

太史氏云智海 神之神原不肯傷人則 後 自 到 被情奉 不起縱有魔境了不 治國 不 天 被其傷氣機 地位萬物育及而求之則天 治 身皆由此道耳 不遭法縛心法雙忘全德在我 圓 明 邢 感 莫生波浪清淨自然六 相妨法点無所 理 鬼 為之 神雖神而不神人 也 君恭百 推而廣 施

扯 生相流 道傷章 拿文文天下之少少 図故或下い図の 也此第餘六 熊言 相有十 下國 文章 東京 下西 到 . 北 稍當言此 北常 道大上流 也小言承 可交治大 以相國國 感為當而 圂 466

各 属上交字似 其所欲 流 國宜常處下流又如天下之交天下之 北無干下流又似剩白固當以大國 國 作句天下之交天下之紀另作 者下流 勝云云 故大者宜為 属下下流天下之交作 天下之交天下之北流字似 則上下文 既無碍而于義 向言 句 則 者 467

寧為 四大精 言身矣此大國 点通然此点文字耳詳之○又問上大國 陰陽中之升降以 此即人身中之陰陽 雌 納為静為下為小則静制動下為高 大國 無為雄故常以静勝而大小以喻 ラオー 也年為終無為谷故常處下 獨言國乎曰臭當言 取 而取喻交媾 高下以喻動静此 畜人事 國 身 即 牝 468

可以市專行可以加人人之不善何棄之有故道者萬物之與善人之實不善人之所保美言為不許之與善人之實不善人之所保美言 北杜静下之說錯疑是男女外道之言病人 前不得說夢也 亦大矣治國治生皆是物也然又不可因 道者萬物之與章第六十二與言 貨道 所之以至

五天子置三公難有扶葬以先郎馬不如坐進五天子置三公難有扶葬以先郎馬不如坐進五天子置三公難有扶葬以先郎馬不如坐進 善相去何若不善人亦就世俗言之及進于之不善何棄何居曰善不善以類言之善不 道南子可見互鄉可保惡人為冰上帝可 問道為善人之實是已而云不善人所保人

供解立置字来を表示 市 此道 何 茶馬于 **ド**ス 可坐坐 カロ 人其 **兴見道為** 而 而進乃後世山人為蒲團之說 縣馬富可以市不如坐進知如何 新馬富可以市不如坐進等字 斯馬富可以市不如坐進此道 大為 寶無 不 論 善人而 矣 故 天子三公 保

高雲有罪心可免可見其能保則善固善不知坐進此道可实求之即有得可見其 為無為事無事味無味大小多少報怨以德圖為無為事無事味無味大小多少報怨以德圖為無為事無事味無味大小多少報怨以德圖 得可見其 盡不 472

故朱夫子引之其義何居曰大都老子之道 大小多少難易之說已知之矣報怨以德 論語所載以德報怨說者或可盖指老子 473

多是矮輕籍情為東世說法不順世情 都 474

怨山可以德 别 夫子以直報怨之言為萬世天下無弊於此 之意般矣至矣然而盗天地之機竊造化之 以見厚道當如此柔道心當如此其林 德而報之又何計 以報德德心可以 留宇宙播弄萬物心在此處終未若吾 徳 画 徳 報 其怨也初無思歸無 也然亦德也怨之未始 怨 報德固可以德

近無所為而為不震其報而施之者是或一每每有之深於老者多用此道以為非此不不好好別自有在矣○或云報怨以德世人 見吾夫子方折裹老子未必遽以為師而其 道其道厚矣與吾儒大道終是有别 代以下名臣如趙盧蘭漢壽事宗文路 美 ○或云報怨以德世 因思 476

友丁國雲 震世之 能 用之而其意各 方 氏 面記之似非謬悠之論点 有 在 失此說皆與〇 下為有意 微於章 易細圖 敗。背九。 為心於

不是過級物血無作為是不學是不能此者只是貪得務博耳之故不欲不 貴歌不 我不 貴歌不 我不 貴歌 無戾數曰欲 欲學不學 **迎章義理**甚 而不欲 則 明 無 尚 無可疑 有 難得之物令行妨故不敢之 難得之物令分行妨故不敢 難當幾成常如數夫故不知 包。然。 學與無 废 無 而 惟 不敢 欲 欲學而不學 欲 學之旨 為 欲 則 478

欲不必言矣吾儒 如絕學為有具耳目心思 知之未當復行心此意也已復 而此能復衆人所過此過即過也人皆見 過此復即不遠 欲 而不貪學而 知浪眾人所過謂眾人有過未能 復之複顏子有 務 不泛三数道理 博品欲及約 而不 欲不學者我 一都是如此 過未當一 精 即

慎 之旨 121 古 終 百之善為道章第六十五以此日報學循不學也不欲不學不 就萬物 根基聖人之 便是成己成物之道 之。民。 學乃 **然難** 衆 輔不人 無 圖 難

問 隱 阳 古今論治 那 失與物及矣 怪 治 也 不 子 旬月 者 不云 非 回 愚何索隱 净 明 朝 四幕三之 民可使由之 明 德 杉 順 天下回使 怪 民之分量 不可使 回 日台 京

賊 智 稻 知上下相安於無事若見其愚之者耳 告 相角通公 見其 高し 即 既 但 其愚也彼 今不以 散 民 缺此非有意以思之百姓日用 為 偽 周 村前 35 酮 日 形 而 滋 方自智而復治之以智是 而 不為察察 智愈多而亂愈滋豈 不忠其愚而忠其智彼 以思思之正以 则 但見其 2 醇 那 其 國 两 大

482

鑿飲帝力何有思思皡皡治民如此豈不是 我則欲其思其勢若反而聖人思之正以 他至深且遠非後與世浮沉而實與之相 其智其機匠順愚上文四云強者弱之萬者 雖與之相反而實所以相成如民方多智而 福豈不是式此之謂玄同之德然此玄同之 下之若為逆而以弱為強以下為高則相成 483

沿海馬人大者宣馬下以能為百谷王者以 所謂與物及而至大 形学治篇 江 海流 海 船道即則論路方子六十六 明言道道 ラブ 成上民必以言下, 順者 以其卷下之故 意為 先 前為

問夫子 有以異字曰其言先後各有所指夫子所謂 謂身範 高富貴 老子之所謂 論政以身先之老子 物先 如 以上而為下非先 係 王之 山水 核 教養之類老于所謂後謂 而老子之所謂 說然而夫子之所謂 論 而何不損下以 治 以身 後 即夫

聖其揆 無與則吾之好之者 之势之者之言無弊乎老子云滌除玄覽 天下皆謂章第六十七世與則吾之與之者非玄也 一也然而必欲字畢竟有好何如 後 而何 先 而後由 而先先聖後 強承 弱上 後而 先 之言 486

以慈衛 聖人道 大莫容追其不肖 大器晚成一大器晚成一大器晚成一大器晚成一大器 就此情 言即 事格 诣 强

見其大夫子温良恭儉 其言 其大猶世莫能容天地之大也人 而 怒儉不敢 語背 不細 大莫戴而又無小莫 說此情 作大似不肖若肖久矣其細有味 則實隱又何以稱是安得為大点 先皆為大於 說道 理無所不可而文義点奇 讓何 一破乃 細之真談故為 稱大道若只 如之而人見 猶 有两 488

上二 大司 倫 儒 慈尤為萬事之本乃三暫之要故揭以示人 之至實慈非婦人之仁凡事慈和一團生意 約 之中即有勇况仁必有勇儉之中即有豐咒 此生機也心生 自餘豐不先之中即有成器泥消自 关之怯凡事慮以下人一味讓退此其慈 非都夫之番九事念 理也守之則生給之則死 約一意收飲不先非 **→** 熊

慈慈者所以使家吾儒之言慈若衛失佛 盖天地生物為心大生廣生無非是理慈有 天常以之抹人夫上帝好生既以慈衛國君 克之非戰守可知己益以為慈能勇之証故 生理復全生機即殿守殺伐之事而慈是以 人而為大於細一以貫之矣〇為人父止於 欲自抹李之何弗慈慈則自是您的不敢先 490

可思議善我善米 大怒大悲音林衆生意心如此此其功 1 古之極。是謂不爭之他正謂之下。是謂不爭之他也可言 章第六十八個之說 怒善勝 人之力 言戦 之脒 即守

共 有 杰用 言即兵 有言章 無帮吾兵其 者何曰馮 不敢意 敢 等六 少四 飲 回兵 婦 抗 強 章此 下車以為不 相 重明 晢 為與 者職莫 此為

法之析教賣天地秤侮聖賢甚矣回此僅 丧吾家無價环是老子論道之書為山人 不丧實後世外道乃云勸若臨陣休輕及上文即輕敵柔能勇為至實輕敵則 該兵手回譚兵即以明道其在道為客不 之戒及觀可例見矣輕敵丧實實者何曰 舍已從人也進寸而退尺難進易退也見 敗豈 敵 僅論

吾言甚易知甚易行天下莫能知莫能行言有吾言甚易知草第七十人信道寫也宗之宗 皆以哀取勝論事論道無所不可又異啻兵 勘長有害皆輕敵喪寶小心集事先難後獲無兵即勿伐勿施不於不爭之意輕為取敗 超過 超過過過過過

者贵是以聖 問 老子 知莫 所言 易 者 行皆属 言者 何 回言 即 老 自然 言 者 何 問 無

為柔為下為後所以 知我者帝則我者貴而聖人 揉 知之又 於是乎失其宗主而人莫之知不我柔為不為後所以易知易行而人莫 強 難 造作 梁好勝上人之行 行回然 安 者决是難知 能行之其義顯矣如污濁 则 易 行 惟其清 極梁好勝欲上人 有二字曰為柔為 被 人得懷王其熟 静 自然無 有為 和故草 者 496

為 者 核 希 則貴豈不全且妥 的 和 即清 即 希 行 則我貴則下者字 有二 污 則 我 濁 濁 一净回 的貴則 無為自然之功 有 希 為造作之未流其道非 則 我者貴点 知我者希二句有云知 法 歟 似教号不 回 也 被 بالالا 褐 用 無不可希 1 文字 故 而 強 並 大口 希 栗好 稱曰 間 有 懷 脒 大口 497

基相遠 則貴被褐懷至意也可見夫子老子學術不衛王以求售将仕矣記懷實以送却心知希 者在我心未曾不被褐懷王也○法之共不 也病和 不知章第七十一 知病夫 言此 但上 言易 去口去口 以言 為不

498

酮 和知 知却我 回盖 不 其 40 去口 病 有 六口 者 病 知病 斯不人 不 是以不病 病知無也何 尖口 多間 而 乎 作 知之之 多即知即 回 我無是也聖人心無 即知為 見知即知不和之知 和 大口 知知不 六口 知病回不為不不 病 2 又鳥 子回 強知 六口 聖 不

触 多見多聞即擇而識循稱次意可見己他日 病自為無病解者以耳目為喻湖已自己〇 太史氏云聖人所以無病者以其能病多知 其無不知者也無病治病乃及生病能病 之妄是以不病也群目本明也世人妄察益 以一貫語曾子當心是此意乃知眾人所謂 知者即其為不知處而聖人所不知者即

對心藥石 唇聖人無目疾但養目力治 目心心有之一思有耳目心思之病此便是 目疾耳曰眼 不畏威大威至矣無狭其及家而表於相貫以為滿文不相 不點不旨耳不掏不群豈惟耳 松狭其所居無 知上 以不治故終無 叫不 跳知 知而 **厂** 而求 不益 自其

受不自貴故去彼取此 大作不像是以不能是以里人自知不自見大作不像是以不能是以里人自知不自見 是以不當 所居 問 小人而無忌惮則不畏斯畏務為高遠是狭問此言所畏者何所居所知者何曰言道耳 握而助長是厭所生能知理淡而不厭 非不自知且爱然常見此之不是不見 厭也其於而厭之者由自見自貴 502

| 1 | 1_ | 勇於敢章第七十三言而義則有問矣 | 商, | 佛面面 | 無所不可信手拈来頭頭是道真是祭必 | 治平上言之心為轉便老子之言横来自 | 人為明顯再推磨 | 彼之有餘又安肯以被易此若作平等該 |
|---|----|-----------------|----|-----|------------------|------------------|---------|------------------|
|   |    | <b>美戚</b>       |    |     | 恭祭見              | 米直撞              | 质說就     | 寺說通              |

為害言点有敢而活者心有不敢而殺者此 一時天真之所惡就知其故是以聖人猶難之何也 一時天道惡殺其故易知而聖人猶難之何也 504

難之 無 又豈難知我天 かい 無成心自有莫之為而為少 郑之天道未易知也然不单 為 天自有成美未 天之所惡此其故盖難言我 雖道之常而 必有所當 知也然不爭不言云 部 利害或有夫不當 有 活者在不當 快 恢踪 奠 之 者 致 而 天 不 而至者以其 失言當 細 在 而殺 恢 聖 驯 恢 云 活 心心 猶 故 云 固

民不畏死幸何以死懼之若使民常畏死而為當我而不殺者不當活而活者則所好之故當我而不失由不與此類的事為其不失由不與此類所以見其不失也不能發章以是其於缺由善應等以見其不失也不能以是其不失也不可以死職的不失由不爭以是其不失也不能可以死懼之若使民常畏死而為 争 此稅

傷 尚 問 司 章 殺 雖 民未必畏 尚 稅 间 触 未 勸 世之 殺 ·Z-有 死即 為 補 档 治 上 2 又 盖 而 司 當 有 民未必盡 殺 生 2 者 而 民中 507

常字應上常字有 其義自明 耶 非 民常畏 見自 般 司 機言之 殺 而代 有 或云熟 宛 司 其 司 殺 作 理 肆 般 句 者 自 味 而奇者 敢讀常帶下 稅 3 足 如代大匠野豈 相 解 通學 者又 欲 作 拚 白熟 获 者更須 而未必司 非 敢常 不 身 通 須 中 傷 理 但 主會 殺 句 mf 508

為之是代 死事大常 遏抑 匠手方能之 根 漢 自 和 然 機章第七 思量長生不 為 難非慧敏迅 那然不生 大 自 匠 猛省或遇情 斵 差 未有 十五 12 奉 地未 死由 魔 輕叫 利 不 净志力不堅勉 傷手者 及因以 死点人 欲横發即宜 求即 做 以生患此 JE. 故曰夜 但然 mf 意 説明 斬 火 杰道 TH. 基 澒 強 後而 509

生貴生又涉養生之說故問此章云治道人情明已 赋高 顯巴 兵般 朝己而末復言在之外 建水生之 不明 可刑 缺而 搭言 510

身中事精神內耗由階欲外滋豈非民餓由 喻從民機起便說入身來回從民機說入身 縣可見矣 食稅之多恭點玄修旨人主事恬淡無為勝 来上得即無生說 仙服食豈非無生賢貴生之記統而觀之 人之生草第七十六四 到治上点得富國強兵皆 必雖 以死 柔說 請来 為然

李脱其 杨逵之。 **康姓是**此来 問老子言 宛 点以柔道 化天下情 強斯枯 詩生 吉 勝水 死 水強期共強, ここり 渡三

松柔此 戒之我 則 死趨 死矣安得柔可 久視 一一一 何 猶 嬰 及光赤子謂 之道 一息尚 庸 握 生 強 工機果專氣 撼 况 松縣大路 有死而 存未了生死事也至 我發素能如 於柔中於 不已若壽子又 柔而終 能如嬰兒 於 松 堅 強 弱 也強 即

513

天之道其循張方子高者抑之下者舉之有餘不是之道其循張方子高者抑之下者有餘和大之不是者補之不之道指有餘而補不足不是道其循張之之道其循張之之道其循張方子高者抑之下者舉之有餘不及之道其循張方子高者抑之下者舉之有餘不及之道其循張方子高者抑之下者舉之有餘 之意食 草第七十七以上 損汰 益承 言是及下 似而 申言

餘精神常不足於此得高却下率損益益損 之道而又能 也思過半矣損不足以奉有餘熟能有 以章言治言道乎曰心即治以明道耳 之一身陽常有餘陰常不是外常有餘 不足剛強常有餘柔弱常不是智識常有 下真萬世君人樂石所宜常用猛省為 漁屋冲淡洗心退蔵之功於 内 道

来多以水及過率夏之如 不下其所侵求移之餘縣 我表子言其流和 不馬願柔猜之餘縣剛強 **从可**得 用普矣人身中心有 流 一重其 原 本此老子之水又以至 水 攻強 剛者 強豈無不 源 流 2 之道 不 水拆

**乔叶**木 大思必有餘怨安可以為善是以聖人如為秦夏教青奏等第七十九此 在 弱之后 大震 居 可以处 彌怨即有和怨之意不如執契而不責之可以怨報德品加一倍法以為不如是無執契而不責於人是矣前乃欲報之德何 親。左蓋 518

以國家民章第八十無為之道一切多術熟养之於債主即一時未能忘而人太可以契猶有成心馬不如并其契而焚之如李士 橘近松以直 伯人之器而不用使民重死 報怨之旨愚以為執契司 ~道一切多 析然

不。居順陳祖。與其使 心民寡強大侵陵百物田問老子此言世里有此事 之使民 不遠從雖有 之交馳 其俗解國相望親大之聲相聞民使民復結絕而用之甘其食美世使民復結絕而用之甘其食美世人姓雖有和與無所乗之雖有因逐徙雖有和與無所乗之雖有因 来。 飲食以無自望甘美之奉 周耗干戈相尋嘆 事 以恐此無此 聞民至。 服 老。安慰在 理 到习 國 520

とこれ、父子一思い 察之民難矣責結絕之政於表謝之世益難

華胥爛柯之夢即後坐以大國之君萬民之 衆天下用而不足奔走天下而有餘安得小 選其寓言耶其别有說耶其西方美人之思122 無挟所居不遠從也虚車為用無所乗也 國寡民之俗而見之雖然惟大且衆故有餘 少無然畔援無然散羨大德不器何所用 不是此道也点以言道也為大松小視多差

寒民孤寡不設甘處柔弱無矣 或云此章 点重柔弱性 器不乐 離 被 天 門開闔明白四连相望相聞歸根復命常得衣食甘且美也載管抱一居俗安樂也 不離老死不相 無所 法令懸而不用民居樂業上下熙 明白四连相望 陳也挫銳解 往来也雖甚盛德茂以 你弱無籍富強干戈設 你弱能勝剛強意小國 紛縄可結也食 強意小

〇太史氏云才高意廣則好火喜功適意一丘 寡小之易治 年友丁國雲氏為 為曹膝之俗於列 俟 世 同卷不水見不其無幾耶回此有心 也被 (民至老死不相往来畢竟有此事 太上忘之而莫知所以 地 我正之基得肯際書此 則 國 有陷唐之風兴 強 大何豆恃我在當 解 2 無 アス 524

信 一点点 萬 物 莫 能 好其志忘形 第八十一 積 者之強 JUA. 經管不多辩 感着 既。不 路衛衛者不 信此 榻 學章 不拖 而 釈 務言 愈素著有。和 博道 桁 滋 以當 與深

而不爭 情人已似有 所為果何属 與回光子至人也問光子之言至矣盡矣微矣家矣此章言辯 與人己愈多天之道利而不害聖人之道為 且怨其不信獨不虞天下後世乎而天下後 之術而不通清淨無為之旨即當時関令尹

老無於有人以多為多而是多於少人妄分 反 世之所務公老子之所點而老子之所稱 人我而光獨否人自知功伐而光獨忘天下 約 山山 下後世之所疑所辯盖人皆務博而老獨 天之道义鳥知聖人之道故作為終而回 人皆貴積而光獨貴虚人以有為有 信 且 羧 且 辯且點且美且不美是

| 夫子或問下終 | 則出開化胡道不易此矣 | 世之言辯告關令尹即以告天下以許後世 | 下後世之滿懲天下後世之作為止天下後 | 信言不美云云盖以林天下後世之博戒天 |  |
|--------|------------|-------------------|-------------------|-------------------|--|
|--------|------------|-------------------|-------------------|-------------------|--|

名為也然耳頭相話存州老子 官湯索差字指葛老縣在谷子列 孔傳隱子聃李玄子城今陽者 子 差日號今樹云所東喜縣 禁 適 子蔵伯作因李生有州果 苦 高客陽字以氏地瀬真有具系 2千柱史父伯禹女也鄉源老 鷹 問下乃此陽姓所 姓縣子鄉 禮史周傳非許生李厲定曲 北 即蔵不正慎国 氏 音及 仁 老蔵書稱也云明名頼廟里 子室官馬嶼姓耳曾廟人 老之之守即中太中也 子柱史蔵漫义伯康有苦括 目下也室也云陽地九縣地 子因义之故生謊記并在志 开以张史名而 曰 云尚是云

騎氣與多欲態色與淫志是皆無益於 身吾所以告子若是而己孔子去謂 良實深藏若虚君子盛德容貌若思去 得其時則為不得其時則達累而行 吾 其人與骨皆已朽矣獨其言在 其 以為固将者可以五大能飛魚吾知其能以 吾不 可以 桑風雲而 游數 飛 吾知 弟

餘於熱去 是對至 吉 雨 書 見 終下之遇子周龍或篇光顯将久那 久之 見 周之泉西 為 関為 書 531

首傅任魏其王 於將然者 合

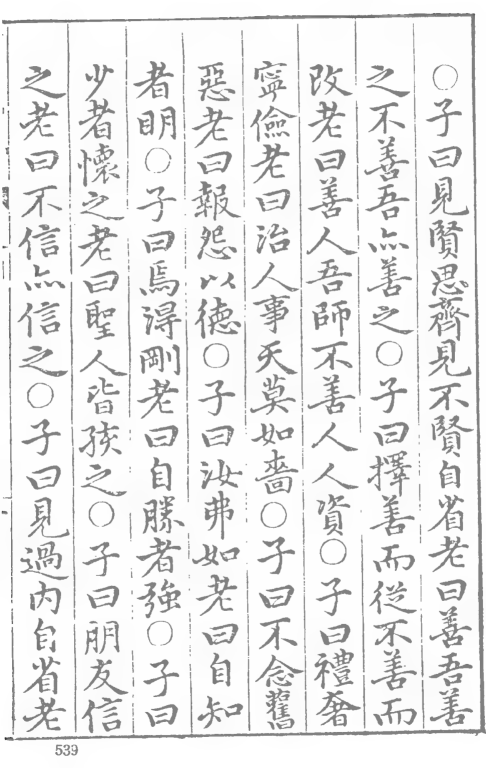
老馬哥 甚年南 世 矣五宫家 態 道十款 明 京 吾 適 難南 局間間遭遇人者好問當貴者是 行見 聃巨 村 者是人以对是是人人以外人之人之人之人之人之人之人。 與 人者送仁辭子也子人去 去車云莊 以者而两孔子

察之及而態色 其詞少異而旨晷同深蔵若虚為聪明深居士曰予觀史記記老子告孔子語凡二 魯弟子稍益進馬 己龙萬世之烟戒了 臣者母以有己孔子自周及 耶然太 人中以知老之清報人何其相肖也安了,我及致吾夫子一 辯博之竟至臣 · 放吾夫子

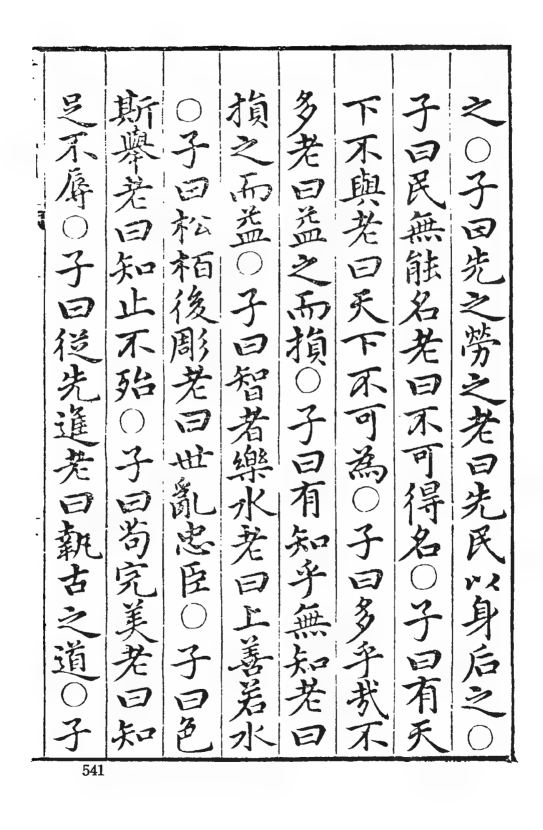
|  |  | 無惑也 | 所以化宜其言之自矛盾而於道去 | 無為而不知其所以為知因應變化 |
|--|--|-----|----------------|----------------|
|  |  |     | 於道有延庭馬         | 應變化而莫知         |

孔 慈儉不敢先〇子曰不言不信信言不美〇子 我 ·政以徳老曰爱民治國○子曰民知 诗○子曰繪事後素老曰見素抱襟 者貴〇子回巧言 回不知不 解輜重 〇子曰主忠信如你不敢先〇子曰不重如 愠莫我 子 回仁老司 和 勉

各市 君 政馬 子曰愚失之 正  $\bigcirc$ 子回 驰 不畏死 白不 所争老回不争莫 酸 殺 老回自 谷久 不正差回我 た 〇子回 雖賞不竊老曰我 知是 無所 利而 有司殺者 大口 老 好静而 多怨光日多蔵 回 大與之第 〇 稅 愚光回 無 民 自 子 上 子 回 而 538



祥〇子曰富不可求老曰莫之能守〇子曰 道據徳老曰尊道貴徳〇子曰用行舍蔵老 道據徳老曰尊道貴徳〇子曰用行舎蔵老 難於其易〇子曰點而識之老曰知者不言 ○子曰論人下難な其易○で 道據德 回復 敗〇子曰不可使知之老曰明民何甚老曰去恭甚〇子曰吾何執 過 C難 将以愚 540



治夫何為老曰為無為則無不治〇子曰無 禮為仁老日早復則無不克〇子曰出門如 遠慮必有近處老回慎終如始則無敗〇 見大寫老曰不為主而為客〇子曰無為而 無棄物〇子回不逆不億老回有精有信 谷神〇子曰貨殖老曰监孝〇子曰克己復 日史嗣文老曰文不是〇子曰教無類老日 回吾後周老回御今之有〇子回屢空老回 可不見可欲○子有三戒老有三寶○子有多言數窮○子曰予與善人○子曰欲而不貪老人○子曰欲而不貪老人之言數窮○子曰予故無言老曰帝言自然 樂仁者壽老曰死而不忌者壽〇子曰慮厚而薄責老曰執左恭而不責〇子曰智 子曰母固無我老曰無私無欲〇子曰

| 二畏老有四大〇子有五美老有五果〇 |
|------------------|

争九章之持盈又其節次中之功夫即有事之宗三章為無為為玄之始五章努尚索屬莫如一年正開玄之功六章玄牝示以中所綿縣不動玄功之節次也七章之無私八章之不不動玄功之節次也七章之無私八章之不 上篇一章首言常道原有無 經上篇 題 於妙家而歸

極差静逐性命之初體玄者無餘塩矣遂言矣十五章形容微妙為清静張本十六章推 絕聖幸智而逐之素樸二十章絕學無憂而 身名两总十四章名法俱很所以言玄者家 勿正勿忘勿助之旨也十章又發明 太上十八章総言大道而推之國家十九章 章無用為用十二章為腹不為目 公以顧玄用馬十七章初言自然而原之 玄德 十三章 546

該也由全致由也皆玄也二十三章復歸 真二十二章言為道之事惟曲則全真精 自然之同二十四章深戒失餘暫之樊二 五章又極賛自然歸之天道為王人所當法 二十六章又重懲輕躁主於 功用大兵二十一章言道之為物至精 預都皆以明自然之旨廣太上之風玄 雖言王公大人自天子以至于庶人 547

甚去奢去泰該為治體要聖人復起不能易中此一十八章又關常德予豁谷復歸紀朴本章之去也二十七章沒發要妙于嚴明終属無為二 54 宜 宜以恬澹為上譚兵心以明道也三十二章以為王三十一章言用兵者雖美而不美心也三十章言佐人者以道不以兵但當以果 言無名之樸天下不敢臣三十三章言自 548

心性情無不可幾而理此上篇之大卷也不為総玄功之極則推之家國天下及之身然者不為完文學之根宗三十七章之無為無不為然玄功之極則推之家國天下及之身不為然玄功之極則推之家國天下及之非大強得其久且壽公因用兵而推廣之三十

|  |  | 141      |
|--|--|----------|
|  |  | <b>S</b> |
|  |  | STA AT   |
|  |  |          |
|  |  |          |
|  |  | "        |
|  |  |          |
|  |  |          |
|  |  | 550      |

中 華 民 國 七 十 年 と 月

有所權版 究必印翻

發出

行版

者兼

自

0三

道德經名注選輯道藏精華第十五集之 (四)四

主 舖 者 文 山 遯 叟 蕭

繐

天 石

(全一册)

定價新台幣精

炭炭 三四

五〇

00

元元

原 註 者 郵台 政北劃北

明明明

修

信箱八六 九六版九一 四五 號局士一四社 號號 默蕙祖

擬郵

0 政

證本 發

字社行

號記 人

局行

版 台政

索

第

宇院

〇新 五

七開

五

